Christian Schenkermayr

Ende des Mythos? - Beginn der Burleske?

Versuch einer Annaherung an das Verhaltnis von Mythendekonstruktion

und burlesker Komik in einigen Dramen Elfriede Jelineks
Einleitung

Ist der Mythos zu Ende gebracht, wenn er und indem er zur Burleske gemacht, besser:

als solche moglich geworden ist?'

Diese Frage wurde von Hans Blumenberg in Arbeit am Mythos im Zusammenhang mit der
Erzahlung Der schlecht gefesselte Prometheus von André Gide aufgeworfen, in der sich der
an den Kaukasus geschmiedete Prometheus selbst von seinen Ketten befreit, im Anschluss
daran unmotiviert im Paris des frithen 20. Jahrhunderts landet und in der am Ende der Adler,
welcher der Uberlieferung nach tiglich die stindig nachwachsende Leber des Halbgottes
frisst, selbst im Zuge eines Leichenschmauses beim Begribnis von Prometheus’ Freund
Damokles kollektiv verzehrt wird.

Im Zuge der folgenden Uberlegungen soll der Versuch unternommen werden, sich dieser
Frage auf einer anderen Ebene zu nihern, ndmlich in Bezug auf Tendenzen im dramatischen
Werk von Elfriede Jelinek; ein Unterfangen, dass nicht nur in Hinblick auf die héufige
Verwendung burlesk-komischer Elemente in den Texten der Autorin, sondern auch aufgrund
deren enger Beziehung zu mythischen Denk- und Handlungsstrukturen (und der Intention,
diese zu dekonstruieren) naheliegend erscheint. Der Begriff ,,Mythos* kann dabei jedoch
nicht im blumenbergschen Sinn als eine Bezeichnung fiir ,,Geschichten von hochgradiger
Bestindigkeit ihres narrativen Kerns“,” die quasi als Vermittlungsinstanz zwischen dem
Menschen und der iibermichtigen Realitdt fungiert, verwendet werden, sondern steht im
Sinne von Roland Barthes’ Konzeption der Trivialmythen fiir eine ,.entpolitisierte Aussage*,’

die historisch gewachsenen Konstellationen und Entwicklungen zum Zwecke -einer

Unterbindung gesellschaftlich verdndernden Handelns den Schein von Natur und

' Hans Blumenberg: Arbeit am Mythos. Frankfurt am Main 1996, S. 684.
* Ebd. S. 40.
3 Roland Barthes: Mythen des Alltags. Frankfurt am Main 1964, S. 130.



Natiirlichkeit verleiht.* Es kann nun nicht Gegenstand der vorliegenden Untersuchung sein,
diese beiden Theoreme zueinander in direkte Beziehung zu setzen, zumal Blumenbergs
Definition vom ,,Mythos* sich grundlegend von der Barthes’ unterscheidet und auch nicht wie
diese ideologisch besetzt ist, was zur Folge hat, dass beide Theoretiker eine stark
divergierende Vorstellung vom Akt des Zuendebringens haben. Ich borge mir also sozusagen
nur die von Blumenberg in den Raum gestellte Fragestellung nach dem Verhiltnis von
Mythos und Burleske’ aus und versuche sie auf das Barthsche Mythenmodell umzulegen.

Bereits in ihrem 1970 erstmals verdffentlichten Essay Die endlose Unschuldigkeit beschéftigt
sich Elfriede Jelinek mit den von Roland Barthes in Mythen des Alltags formulierten Thesen,
greift diese in Form von Zitaten auf und collagiert sie mit Versatzstiicken aus der
zeitgenossischen Unterhaltungsindustrie. Unter anderem findet sich darin auch die
Anmerkung, dass die mythische Aussage ,,nur aus manipulierter materie (materie fiir eine

«6 entsteht. In Jelineks Verfahren der literarischen

angemessene mitteilung bearbeitet)
Destruktion trivialmythischer Strukturen (das von literaturwissenschaftlicher Seite — wie zum
Beispiel in den Arbeiten von Marlies Janz’ — bereits friih erkannt und beschrieben wurde)
geht es nun darum, diesen Manipulationsakt und die dadurch geschaffene Deformation der
Materie sichtbar zu machen. Wenngleich kein Zweifel daran besteht, dass die Quintessenz,
des mythendekonstruktivistischen Potentials ihrer Texte in der Sprache liegt, bedarf in
Hinblick auf die (in erster Linie das dramatische Werk Jelineks fokussierende)
Ausgangsfragestellung der vorliegenden Untersuchung nach den Moglichkeiten der burlesken

Komik vor allem der physische Bereich einer niheren Betrachtung.® Dabei stellt sich die

Frage, inwieweit sich die insbesondere in der sprachlichen Montagetechnik der Autorin

*Vagl. ebd. S. 130-132.

> Den Begriff ,,Burleske®, der sich im deutschen Sprachraum erstmals um 1700 bei Daniel
Georg Morhof als ,,Schreibart travestierenden Charakters® (Dieter Werner: Das Burleske.
Berlin 1966, S. 101) findet und vom Frithaufklarer Gottsched abfillig fiir Stiicke der
Commedia dell’ Arte und der deutschsprachigen Haupt- und Staatsaktionen beniitzt wurde,
wird in Anlehnung an die Definitionsvorschlidge von Thomas Stauder nicht als literarische
Gattung verwendet, sondern als Stilbegriff, der sich vom Verfahren der Travestie nur insofern
unterscheidet, dass er sich nicht auf eine eindeutig identifizierbare Vorlage bezieht. vgl.
Thomas Stauder: Die literarische Travestie. Frankfurt am Main u.a. 1993, S. 38-39.

% Elfriede Jelinek: Die endlose Unschuldigkeit. In: Elfriede Jelinek: Die endlose
Unschuldigkeit. Miinchen 1980, S. 49.

7 Marlies Janz: Elfriede Jelinek. Stuttgart 1995, S. 8-15.

¥ An dieser Stelle sei insbesondere auf die Dissertation von Artur Petka verwiesen. Der
subversive Korper, der in den durch die Arbeiten der Wiener Gruppe und der Wiener
Aktionisten beeinflussten Stiicken von Jelinek und Schwab eine nicht zu unterschitzende
Rolle spielt, wird darin sowohl in Hinblick auf die theoretischen Korper-Diskurse des 20.
Jahrhunderts als auch seine Funktion in den jeweiligen Theatertexten einer eingehenden
Analyse unterzogen. vgl. Artur Petka: KOrper(sub)versionen. Frankfurt am Main u.a. 2005.



evident werdende Enttarnung von Trivialmythen auch in den physischen (und sich Elementen

der Burleske bedienenden) Aktionen der auf der Biihne agierenden Personen widerspiegelt.

Kaorper, Komik und Gewalt

In Anlehnung an die von Elfriede Jelinek in dem theaterdsthetischen Essay Ich schlage
sozusagen mit der Axt drein konstatierte VergroBerung bzw. Reduktion ihrer Figuren in
iibermenschliche Popanze,” Typen und Bedeutungstriger, zeigt sich deutlich, dass sich auf
sprachlicher Ebene aufgrund der zahlreichen intertextuellen Beziige im Dramentext ein
Aufblasen der jeweils gerade sprechenden Personen festmachen ldsst, wéhrend im
korperlichen Bereich die besagte Reduktion stattfindet, die in mehreren Punkten an die
Konzepte der Hanswurstiaden des Alt Wiener Volkstheaters und der Osterreichischen
Nachkriegs-Avantgarden (z.B.: des Wiener Aktionismus und der Wiener Gruppe) ankniipft.
So konstatiert Bernard Banoun im Zusammenhang mit Jelineks friiheren Theatertexten, dass
«l0

das ,,.Leben auf der Biihne [...] zum groflten Teil aus den primiren Lebensfunktionen

besteht, wobei vor allem auch burlesk-komische Motive eine zentrale Rolle spielen.

Von Jelinek wird das Niedrig-Komische bevorzugt verwendet — und zwar mit dem
Ziel, etablierte Wertvorstellungen radikal zu untergraben. So werden durch
Umkehrung des Blickpunktes die Méchtigen und Herrschenden in menschlicher, allzu
menschlicher Situation gezeigt und somit entsakralisiert. Wie im Karneval ist das

Niedrig-Komische ein Mittel, die Méchtigen herabzusetzen.''

Eine weitere Parallele zu Jelinek stellt der Umstand dar, dass sowohl in den Haupt- und
Staatsaktionen des 18. Jahrhunderts als auch in den szenischen Experimenten der Wiener
Gruppe unter anderem auch bedingt durch die verstirkte Anwendung burlesker Komik
jegliche Form der Psychologisierung weitgehend vermieden und das Konzept der theatralen
Reprisentation zumindest sehr vehement in Frage gestellt wurde (beide Gesichtspunkte sind
fiir das dramatische Schaffen Elfriede Jelineks ja geradezu charakteristisch). Anders als bei
den zotigen Scherzen des Hanswurst, in denen die Physis als liberméchtig agierendes und von

der Sprache nicht disziplinierbares Medium fungiert oder auch den Installationen der Wiener

? Vgl. Elfriede Jelinek: Ich schlage sozusagen mit der Axt drein. In: TheaterZeitSchrift 7
(1984), S. 14-16.

' Bernard Banoun: Komik und Komédie in einigen Stiicken Elfriede Jelineks. In: Wendelin
Schmidt-Dengler (Hrsg.): Komik in der dsterreichischen Literatur. Berlin 1996, S. 289.
""Ebd. S. 289.



Aktionisten — wie zum Beispiel bei Otto Muehl, der den Korper als ,,Abbild der Gesellschaft

«“12 auffasst —

[...] die diesen mit sozialen Unterdriickungsmechanismen physisch steuerte
erscheint er bei Jelinek nur noch als eine tote Hiille, die nach Belieben benutzt und
verschlissen werden kann (sehr hdufig wird in diesem Kontext auf das von der Autorin
skizzierte Bild der Schauspieler als ,,fleischfarbene Schinken, die nicht nur nach Fleisch
aussehen, sondern Fleisch auch sind“"® verwiesen). Eine nicht unwesentliche Rolle spielen
jedoch die aus dieser Beniitzung resultierenden physischen Prozesse, also die vorhin
angesprochenen primiren Lebensfunktionen: Nahrungsaufnahme, Nahrungsausscheidung und
Kopulation. Diese bilden seit jeher die zentralen Elemente der Burleske und eignen sich
grundsitzlich schon insofern fiir die Demontierung von Trivialmythen, die ja laut Roland
Barthes als Instrumente zur Perpetuierung bourgeoiser Ideologien fungieren,'* da die burleske
Inszenierung von Fress- und Sauforgien, sexual- und fakalkomischen Handlungen und Spéafen
den biirgerlichen Moral- und Wertvorstellungen ja geradezu diametral zuwiderlduft. Jedoch
lassen sich die besagten Motive in den Texten Elfriede Jelineks keineswegs auf diesen anti-
biirgerlichen Gestus reduzieren; sowohl auf dsthetischer als auch thematischer Ebene ist deren
Funktion wesentlich vielschichtiger. Dies soll in der Folge anhand mehrerer konkreter
Beispiele veranschaulicht werden.

Dabei bietet sich wohl vor allem Michail Bachtins Konzeption vom grotesk-karnevalesken
Korper und dessen subversivem Potential als theoretische Grundlage an, zumal dieser in
seinen Studien zu Frangois Rabelais’ Romanen Gargantua und Pantagruel (I-V) den Fress-,
Ausscheidungs- und Geschlechtsakt als die wohl wirkungsvollsten Moglichkeiten der
Grenzauthebung zwischen Korper und Welt, mit deren Hilfe die kosmischen Katastrophen in
ein befreiendes Lachen umgewandelt werden konnen, definiert, was in der Folge zu einer
dauerhaften Umkehrung sozialer Hierarchien fiihre."” Jedoch bleiben Bachtins Thesen sowohl
im spezifisch theater- und literaturwissenschaftlichen als auch im allgemein kultur- und
geisteswissenschaftlichen Diskurs der letzten beiden Jahrzehnte nicht unwidersprochen. Als
Argument wird zum Beispiel von Gerhard Scheit vorgebracht, dass seiner Einschdtzung nach

bei Bachtin das ,,Lachen an sich eine [...] gesellschaftskritische Bedeutung [erhilt] — einerlei

12 Ferdinand Schmatz: Wiener Aktionismus und Wirklichkeit. In: Thomas Eder, Klaus
Kastberger (Hrsg.): Schluss mit dem Abendland! Der lange Atem der Osterreichischen
Avantgarde. Wien 2000, S. 50.

" Elfriede Jelinek: Sinn egal. Kérper zwecklos. In:
http://ourworld.compuserve.com/homepages/elfriede/.

'* Vgl. Roland Barthes: Mythen des Alltags, S. 123-131.

' Vgl. Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur. Frankfurt am
Main 1987, S. 358-378.




in welchen Zusammenhingen und woriiber gelacht wird*“'® wobei ihm vorgeworfen wird, dass

er ,,zu einer Art Romantik des Komischen*!’

neige.

Von dieser ,,Romantik* ist bei Elfriede Jelinek nicht mehr allzu viel {ibrig geblieben, zumal —
wie aus den bisherigen wissenschaftlichen Untersuchungen zur Komik in Jelineks Texten
groBtenteils einhellig hervorgeht'® — die von der Autorin aufgegriffenen und bis ins Groteske
iiberzeichneten Motive, die in der Literatur- und Theatergeschichte bis dato eher den niedrig-
komischen Genres zugeordnet wurden (wie etwa der Akt des maBllosen Fressens) vor allem
durch deren Ambivalenz gekennzeichnet sind. Es zeigt sich sehr deutlich, dass es hier nicht
ausschlieBlich um das Lachen geht, sondern vor allem um die Kombination von Lachen und
Leid. Somit gesellt sich zu den vorhin skizzierten Lebensfunktionen noch ein viertes Element
dazu, das nicht nur seit jeher wesentlicher Bestandteil dramatischer Formen, die sich der
burlesken Komik bedienen (wie etwa der Posse, des Schwanks oder der Travestie), ist,
sondern auch nahezu aller Stiicke von Elfriede Jelinek: der Gewaltakt. Denn ein Grofteil der
burlesk vorgefiihrten korperlichen Handlungen — egal ob Essen, Ausscheidung oder
Kopulation — gipfelt bei Jelinek letztlich in exzessiver Gewaltausiibung, in der sowohl
Elemente der Komik als auch der Tragik miteinander verschmelzen.

Dieser Kippeffekt wurde vor allem in den Arbeiten von Susanne Béhmisch'® und Bernard
Banoun eingehend untersucht. Am Beispiel von Jelineks Posse Burgtheater erlautert Banoun,
mit welchen theaterdsthetischen Mitteln die burlesk-komischen Motive von der Autorin ,,in
einen schreckenerregenden Kontext, den sie nicht abschwéchen, sondern noch grausamer

erscheinen lassen®’ gestellt werden. Vom Beginn des Stiickes an bildet die Komik ein

16 Gerhard Scheit: Hanswurst und der Staat. Eine kleine Geschichte der Komik. Wien 1995, S.
35.

"7 Ebd. S. 35.

'8 Vgl. Bernard Banoun: Komik und Komédie in einigen Stiicken Elfriede Jelineks, S. 285-
299.

Beate Hochholdinger-Reiterer: ,1941. Alles &ulerst heiter!”: Zur Komik in Elfriede Jelineks
,Burgtheater. Posse mit Gesang’ In: Hilde Haider-Pregler, Brigitte Marschall, Monika
Meister, Angelika Beckmann, Patric Blaser (Hrsg.): Komik: Asthetik. Theorien.
Vermittlungsstrategien. Wien u.a. 2006, S. 447-456; Gail Finney: The Politics of Violence on
the Comic Stage. Elfriede Jelinek’s ,Burgtheater’. In: Susan L. Cocalis, Ferrel Rose (Hrsg.):
Thalia’s Daughters. German Women Dramatists from the Eighteenth Century to the Present.
Tiibingen 1996, S. 239-251.

" Der von Susanne Béhmisch im Rahmen des Symposiums ,,Elfriede Jelinek. Stiicke fiir oder
gegen das Theater an der Vrije Universiteit Briissel gehaltene Vortrag mit dem Titel
Jelinek/Artaud: Grausamkeit, Komik, Katharsis wurde mir von der Verfasserin in schriftlicher
Form iibermittelt und wird in dem demnéchst erscheinenden Sammelband zur Tagung
publiziert. vgl. Inge Arteel (Hrsg.): Elfriede Jelinek: Stiicke fur oder gegen das Theater?
Briissel 2007 (im Erscheinen).

2% Bernard Banoun: Komik und Komddie in einigen Stiicken Elfriede Jelineks, S. 285-299.



zentrales Element bei der Darstellung der zahlreichen Grobheiten und mehr oder weniger
gewalttitigen Aktionen der Protagonisten Kithe, Istvan und Schorsch, die sich in erster Linie
gegen Istvans mittellose Schwester Resi und die drei Kinder Kéthes richten. Banoun verweist
hier insbesondere auf die zahlreichen Slapstick-Effekte,”' die sich am laufenden Band in den
Regieanweisungen der Autorin finden (wie z.B.: ,,Kithe eilt flink hinterher und gibt ihr noch

“¥2) Die Gewaltakte gipfeln schlieBlich in

einen Arschtritt, da3 sie buchstéblich hinausfliegt
der Zerstiickelung des Alpenkonigs, der sich in einem das Altwiener Zauberspiel
parodierenden ,,Allegorischen Zwischenspiel®, eher einer untoten Mumie als einem Menschen
dhnelnd, bei der Schauspielerfamilie als Personifikation von Osterreich, der Nachgeborenen
und der Zukunft vorstellt und diese um finanzielle Unterstiitzung fiir den Widerstand gegen
das nationalsozialistische Regime bittet. Die gegen den Widerstandskdmpfer in der Folge
angewendete Gewalt wird von den Figuren als Spal3, als ,Hetz” empfunden. So meint
Schorsch, wéhrend immer fester auf den Alpenkonig eingepriigelt wird und diesem auch
schon einige Gliedmallen fehlen: ,,A Hetz mualBl sein. So glocht hamma nimma seit dem
AnschluB.«* Nachdem der Zerstiickelungsvorgang, wihrend dem sowohl die Titer als auch
das Opfer heitere Couplets und Volkslieder zum Besten gegeben haben, abgeschlossen und
die Stimme des getdteten Alpenkdnigs nur mehr iiber ein Tonband vernehmbar ist, fallen sich
die Morder lachend in die Arme. Besonders augenfillig ist an dieser Szene vor allem ihre
groteske Kiinstlichkeit und die von Banoun konstatierte ,,Diskrepanz zwischen dem
Biihnengeschehen und den Worten oder der Art, wie sie gesprochen werden.***

Diese Szene vermittelt nun auch einen ersten Eindruck von der Funktion physischer Prozesse
in Elfriede Jelineks mythendekonstruktivistischem Schreibverfahren. Denn gerade die
dadurch veranschaulichte radikale Asthetik der Darstellung von Leid mit Mitteln der
burlesken Komik, also das Kippen von einer Polaritét in die andere, fiihrt letztlich auch dazu,
dass die trivialmythischen Denk- und Handlungsmuster, welche die Gewalt zu verbergen oder
heroisierend zu beschonigen suchen, ad absurdum gefiihrt werden. Der von Roland Barthes in
Bezug auf den Mythos konstatierte vexierbildartige Wechsel zwischen Sinn und Form® —
durch den ,,das Bild jedes Wissen um gesellschaftliche und politische Zusammenhinge

«26

verliert“” — und die dadurch geschaffene Deformation der Realitéit wird bei Jelinek also nicht

nur auf rein sprachlicher Ebene, sondern vor allem auch durch die dissonante Kombination

*1'ygl. ebd. S. 287.
*? Elfriede Jelinek: Burgtheater. In: Elfriede Jelinek: Theaterstiicke. Reinbek 2004, S. 140.
23
Ebd. S. 147.
** Bernard Banoun: Komik und Komddie in einigen Stiicken Elfriede Jelineks, S. 288.
% Vgl. Roland Barthes: Mythen des Alltags, S. 96-105.
26 Marlies Janz: Elfriede Jelinek, S. 12.



des Gesprochenen mit den physischen Vorgingen auf der Biihne an die Spitze getrieben und
dadurch kenntlich gemacht.

Was den speziellen Fall der burlesken Komik betrifft sei noch angemerkt, dass diese enge
Verkniipfung von Lachen und Grausamkeit sich auch in Bachtins karnevalesken
Korperkonzepten manifestiert. Dies wird vor allem in Boris Groys’ Artikel Grausamer

Karneval tiberdeutlich zum Ausdruck gebracht:

Ohne Einschriankung besteht Bachtin jedoch auf der Totalitit des Karnevals, seinem
Pathos der Zerstorung der Autonomie des menschlichen Korpers und der
menschlichen Individualitit. Im Tonfall des Entziickens gibt Bachtin Rabelais’
Schilderungen der grasslichen karnevalistischen Schlachten wieder. [...] Dieser
Albtraum verwandelt sich Bachtin zufolge in einen lustigen Karneval durch das
begleitende Geldchter. Das Karnevalsgeldchter ist aber nicht etwa die Ironie des
Denkers iiber die Tragddie des Lebens, es ist das frohe Lachen des Volkes iiber die

Qualen des hilflosen Individuums. Dieses Lachen ist das Lachen des Totalitarismus.*’

Was die Gewalteskalationen in Burgtheater betrifft, sind diese insbesondere auch im
Zusammenhang mit den burlesk vorgefiihrten Essszenen, die in mehrfacher Hinsicht an

Bachtins Karnevalstheorie ankniipfen (diese gleichzeitig aber auch sprengen), von Interesse.

Das grofRe Fressen: Fleckerlspeis’ und Menschenknochen
Grundsatzlich fallt auf, dass der Akt der Nahrungsaufnahme bei Elfriede Jelinek, speziell die
Konsumation von Fleisch in jeglicher Form, sehr eng mit Motiven physischer
Gewaltausiibung verkniipft ist. Verwiesen sei hier zum Beispiel auf Artur Petkas
Ausfiihrungen tiber die blutigen Fleisch- und Wurstspezialititen, die in Stecken, Stab und
Stangl an der Theke zum Verkauf angeboten werden bzw. das vampireske Trinken von Blut
in Krankheit oder Moderne Frauen®®. Im Falle von Burgtheater wird diesbeziiglich auch mit
Elementen burlesker Komik nicht gespart, wie unter anderem bereits aus der Regicanweisung

am Beginn des Stiicks hervorgeht:

Sie [Kéthe] hebt eine Terrine mit Schinkenfleckerl hoch und schiittet das Ganze mitten

auf dem Tisch zu einem Haufen auf. Die Kinder kraxeln sofort halb den Tisch hinauf,

> Boris Groys: Grausamer Karneval. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 21.6.1989.
8 Artur Pelka: Kérper(sub)versionen, S. 138-148.



versuchen etwas davon aufzufangen, essen mit dem Kopf auf der Tischplatte, wie die

Schweine. Furchtbare Patzerei!”’

Wie in einigen spdter noch ndher zu veranschaulichenden Beispielen bietet auch hier das
gemeinsame Mahl die Moglichkeit, von der physischen Handlung Riickschliisse auf die sich
in der Sprache der auf der Biihne agierenden Korper manifestierenden Ideologeme und
Verhaltensmuster zu ziehen. Zwar tritt die vorhin im Zusammenhang mit den
Gewalteskalationen konstatierte Uberlagerung dissonanter Elemente hier nicht mehr so
iiberdeutlich zutage, weil das Gesprochene (also die in derb-vulgéirsprachlicher Diktion zum
Besten gegebenen Sexualphantasien Kithes™) groftenteils den Vorgingen auf der Biihne
entspricht. Jedoch entstehen durch die Verwendung mehrerer heroisierend-pathetischer
Ausdriicke und Redewendungen erneut zahlreiche Briiche und Widerspriiche zwischen dem

Text und den Handlungen der Personen.

Schon schnabulieren, gelts ja! Und wenn es nur fiirs Hoamatl is, das bald hungern und
frieren wird. Ehebaldigst bockelts im Schiitzengraben und die Stukas stiirzen vom
Himmel. Doch halt, seht! Ein Fallschirm hat sich gedffnet, der kiihne Flieger konnte
sich retten. Unten wartet mit briinftelndem Rock die Béuerin. [...] Ui jegerl! Horts zu,
Kinder! Unter dem groben Kittel des Bauernweibes steckt nur der Bauer in seinem
schmutziggriinen Ehrenkleide, der Tracht des alpinen Menschen, und sunsten ist durt

absolut nix.>!

Das Pathos des zum Helden mythisierten Soldaten wird durch die Kontextualisierung nicht
nur aufgehoben und entsakralisiert, sondern wirkt dadurch ebenso burlesk, ordinidr und
grotesk wie die Tischsitten der Schauspielerfamilie.

Wenngleich die korperlichen Aktionen nicht dieselbe Vielschichtigkeit aufweisen wie die
Jelineksche Sprache, so verweist der Akt des Essens hier doch auf mehrere unterschiedliche
(sowohl sakrale als auch profane) Konnotationsebenen. Eine davon sei nun in Hinblick auf
die Schinkenfleckerlszene herausgegriffen: Michail Bachtin spricht im Zusammenhang mit
der Konsumation von Speisen von einem ,,Verschlingen der Welt durch die siegreichen

Menschen“,32 unterscheidet aber sehr strikt zwischen oOffentlichen Festmahlern und der

** Elfriede Jelinek: Burgtheater, S. 131.

39 Marlies Janz: Elfriede Jelinek, 65-66.

3! Elfriede Jelinek: Burgtheater, S. 131-132.

32 Vgl. Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur, S. 323.



privaten Vollerei, die er als ,,Ausdruck der Zufriedenheit und Sattheit des egoistischen

“33 versteht. Zwar klingt letzteres in Burgtheater durchaus an, da die Fressorgie

Individuums
im privat-familidren Kreis stattfindet, jedoch werden die offentlichen Feste durch die
staindigen Bezugnahmen zur Anschlussbegeisterung der Massen am Heldenplatz um nichts
positiver gesehen. Jedenfalls ist der ,,Sieg®, der in Jelineks Posse gefeiert wird, der Sieg derer,
die sich mit den neuen nationalsozialistischen Machthabern arrangiert haben und wie im Falle
der Schauspielerfamilie dem System mittels ihrer Kunst als Aushéngeschilder dienten. Das
,»Verschlingen der Welt* durch die Sieger bezieht sich demnach hochstens auf diejenigen, die
nicht Teil dieses neuen Weltkonzeptes waren oder sein wollten (oder um mit Boris Groys zu
sprechen: ihre Teilnahme an dem totalitdren Karneval verweigerten), wie dies im Falle von
Burgtheater durch den Alpenkonig verkorpert wird. Hinter dem Mythos vom unpolitischen
Kiinstler verbirgt sich die blutige Realitit vom Fressen und Gefressenwerden in einer
Diktatur. Dass dieses Diktum auch durchaus wortlich genommen werden kann (und sich die
Gewalt also nicht nur wihrend und nach derartigen ,,Mahlzeiten* entwickelt, sondern oft auch
unmittelbar daraus resultiert), zeigt das Dramolett Prasident Abendwind, das in vielerlei
Hinsicht Parallelen zu Burgtheater aufweist.

Hier wird das Mahl dann zum kannibalischen Akt. Fress- und Gewaltorgie verschmelzen
untrennbar miteinander. Grundsétzlich bietet sich das Motiv der Anthropophagie am Theater
als eines der letzten groBBen Tabuthemen zur Veranschaulichung gesellschaftlicher Missstéinde
ja durchaus an.’* Verwiesen sei hierbei zum Beispiel auf Texte von Heiner Miiller (z.B.:
Germania Tod in Berlin), George Tabori (z.B.: Die Kannibalen) und Werner Schwab (z.B.:
UBERGEWICHT, unwichtig: UNFORM).”” In Falle von Président Abendwind wird der
Kannibalismus, wie bereits in Nestroys Posse Hauptling Abendwind, die Jelinek als Vorlage
gedient hat, in spezifisch Osterreichisch-bayerischer Spielform vorgefiihrt. Auch bei Nestroy
ist es die ,sprichwortlich gemiitliche, in Wirklichkeit jedoch habgierige Natur der
osterreichischen Gesellschaft, auf die Nestroys Operette anspielt, und die die Grundlage fiir

Jelineks Kritik an der 6sterreichischen Nachkriegszeit bildet.*°

> Ebd. S. 343.

3 Vgl. Anna Campanile: ,,Die Diskurse kommen und gehen, der Appetit bleibt*“. In: Daniel
Fulda, Walter Pape (Hrsg.): Das Andere Essen. Kannibalismus als Motiv und Metapher in der
Literatur. Freiburg im Breisgau 2001, S. 447.

3> Vgl. Heiner Miiller: Germania Tod in Berlin. Berlin 1977; George Tabori: Die Kannibalen.
Wien 1987; Werner Schwab: UBERGEWICHT, unwichtig: UNFORM. In: Werner Schwab:
Fikaliendramen. Graz 1996, S. 59-120.

36 Angela Gulielmetti: ,Hauptling Abendwind’ und ,Prasident Abendwind’. Nestroy und
Elfriede Jelinek. In: Nestroyana 1-2 (1997), S. 46.



Inhaltlich emanzipiert sich Jelineks Version jedoch sehr deutlich von der Nestroyschen
Textgrundlage. Abendwind, ein Fleisch- und Wurstproduzent und Vorsitzender vom Rat der
Vereinigten Pfitschiinseln, bewirbt sich auf das Bitten seiner Tochter Ottilie hin um das Amt
des Prdsidenten seiner Insel und wird nach ersten Misserfolgen durch die Hilfe seines
Schwiegersohnes Hermann auch tatsidchlich gewihlt. Bei einer Mischung aus Opernball und
Festmahl zu Ehren seines mit bayerischem Akzent sprechenden Gastes Franz Josef Apertutto
wird er von einem weillen Béren, der sich als amerikanischer Fernsehjournalist entpuppt,
dann selbst verspeist.

Der burleske Charakter der Szenen wird zunichst in den blutigen Variationen osterreichischer
Volks- und Operettenlieder evident: (,,Wiener Blut, Wiener Blut. Blunzn, Stelzn mit Kraut tun
uns gut! Das Gselchte, das Groste in unsare Leiber! Wen mer net fressen tun, den vertreib
mer!“>") Mit dem Inhalt dieser Gesangseinlagen korrespondieren die physischen Handlungen
Abendwinds, die sich grofitenteils auf das Messer wetzen, Fressen und Gefressen werden
beschrianken. Bereits in der ersten Szene kaut er an blutigen menschlichen Schenkelknochen.
Und auch die Wiirste sind hier nicht mehr wie in Burgtheater in Gestalt von Fleckerlspeis’
prasent, sondern als in Dosen abgepacktes internationales Exportgut, das entweder aus dem
Fleisch auslidndischer Touristen oder renitenter Inldinder gewonnen wird. Der zur Gewinnung
dieses Produkts notwendige systematische Vernichtungsakt zum Zwecke eines
profittrichtigen Einverleibens anderer menschlicher Lebensformen im eigenen Korper ist
eines der ersten Beispiele fiir den von Artur Pelka konstatierten ,,Kurzschluss zwischen dem
Kannibalismus und dem Holocaust im Werk Elfriede Jelineks“,38 der sich leitmotivisch, mit
Walzerklangen unterlegt durch das gesamte Stiick zieht und sich auch in zahlreichen spiteren
Dramen Jelineks als zentrales Motiv wiederfindet. Doch deutet das Fressen der satten Sieger
der Geschichte nicht nur auf die Tat selbst hin, sondern auch auf den Umgang damit, der
meist nicht Reflexion, sondern Verdriangung beinhaltet. Bereits in Burgtheater gehen die
Mitglieder der Schauspielerfamilie, nachdem die Reste des von ihnen getoteten
Widerstandskdmpfers beseitigt wurden, wieder nahtlos zum burlesken Spiel mit

Lebensmitteln uber:

37 Elfriede Jelinek: Prasident Abendwind, S. 21.
3% Artur Petka: Kérper(sub)versionen, S. 144.

10



Resi kommt mit einer Platte Gebdck und Likor herein. Kéthe stiirzt auf sie zu, reif3t
Resi die Platte aus der Hand, daB alles herunterfallt. Die Kinder balgen sich am Boden

kreischend darum.*’

Der Totungsakt wird nahezu tlibergangslos in dieses heitere Treiben integriert und nicht mehr
weiter erdrtert. Dementsprechend heif3t es auch in Prasident Abendwind: ,,Doch leichter noch

als jedes Fressen, fillt eurem Prisidenten das Vergessen.*’

Dabei geht es der Autorin jedoch
nicht vordergriindig um die Person Kurt Waldheims, auf den in diesem Stiick angespielt wird
— ebenso wenig wie bei Burgtheater um die Person Paula Wesselys —, sondern im Sinne der
Jelinekschen Reduktion der auf der Biihne agierenden Figuren auf Bedeutungstrager um das,
was sie reprisentierten: den Mythos der Unschuld Osterreichs an den Verbrechen des Dritten
Reiches. Die Auseinandersetzung der Autorin mit den Mythen, die insbesondere auf der
Ausklammerung der Osterreichischen Geschichte von 1938 bis 1945 (bzw. von 1914 bis
1945), der ,,Opferthese™ und dem Versuch der Konstituierung des Bildes eines iiberzeitlichen
und ewigen Staatsapparates basieren, wurde in =zahlreichen literaturwissenschaftlichen
Arbeiten sehr eingehend analysiert. Zur allgemeinen Einfiihrung in diesen Themenbereich sei
auf die Beitrige von Marlies Janz, Allyson Fiddler Karl Wagner und Pia Janke verwiesen.*!
Die Kombination von Burleske und Kannibalismus dient somit also nicht nur als ein Mittel
zur Entsakralisierung, sondern — da der Mythos vom iiberzeitlichen Osterreich ja vorwiegend
auf das Vergessen vergangener Verbrechen abzielt — auch zur Erinnerung an das gerne
Verdréingte.

Das Motiv des Essens bietet sich dabei nicht nur deshalb an, weil durch das Verschlingen von
Fleisch in den jeweiligen Kontexten die Mechanismen von Vernichtung und Verdringung
iberdeutlich evident werden, sondern auch insofern, weil sowohl der Akt der
Nahrungsaufnahme als auch die Speisen selbst (im Falle von Osterreich also zum Beispiel

Wiener Schnitzel, Salzburger Nockerl, Sachertorte, Mozartkugeln etc.), wie Roland Barthes

3% Elfriede Jelinek: Burgtheater, S. 152.

* Elfriede Jelinek: Prasident Abendwind. In: Text + Kritik 117 (1999), S. 23.

*I Marlies Janz: Die Geschichte hat sich nach 45 entschlossen, noch einmal ganz von vorne zu
beginnen. In: Daniela Bartens, Paul Pechmann (Hrsg.): Elfriede Jelinek — Die internationale
Rezeption. Graz 1997, S. 225-238; Allyson Fiddler: Demythologizing the Austrian ,Heimat’
Elfriede Jelinek as ,Nestbeschmutzer’. In: Ricarda Schmidt, Moray Mc Gowan (Hrsg.): From
High Priests to Desecrators. Contemporary Austrian Writers. Sheffield 1993, S. 25-44; Karl
Wagner: Osterreich — eine S(t)imulation. Zu Elfriede Jelineks Osterreich-Kritik. In: Kurt
Bartsch, Glinther Hofler (Hrsg.): Dossier 2: Elfriede Jelinek. Graz 1991, S. 79-93; Pia Janke
(Hrsg.): Die Nestbeschmutzerin. Jelinek & Osterreich. Salzburg 2002.

11



dies am Beispiel von Beefsteaks und Pommes Frittes gezeigt hat,* auch als Chiffren
nationaler Identititsstiftung fungieren, deren trivialmythisches Wirkungspotential bei Jelinek
jedoch durch die burleske Darstellungsweise und die anfangs thematisierte Vermengung von
Komik und Gewalt in sein Gegenteil verkehrt wird. Prignant auf den Punkt gebracht wird
dies in Prasident Abendwind in Abendwinds mehrmals geduflerter Bekenntnis zu seiner
Heimat (,,Hier bin ich und hier bleib ich, hier freB ich und hier speib ich!“**), kombiniert mit
Uberlegungen und Gesten, die auf die Verspeisung seines Ehrengastes Franz Josef Apertutto,
seiner eigenen Tochter und seines Schwiegersohnes abzielen.

Dass sich durch die explizite Enttarnung von Osterreich-Mythen diese nicht automatisch
erledigen, manifestiert sich sowohl in der historischen Realitét als auch in Jelineks Text. Zwar
wurde die ,,Waldheim-Affire* von vielen zum Anlass genommen, die Aufarbeitung der
osterreichischen Geschichte zwischen 1938 und 1945 voranzutreiben und zu intensivieren, der
anthropophage Akt als Eliminierung des Fremden und Anderen verweist jedoch auch deutlich
auf die Kontinuitit von gewaltbereitem Rassismus und Nationalismus, wie er gerade in den
spiten 80ern und wihrend der gesamten 90er Jahre in Osterreich immer wieder anzutreffen

war:

Die Tschuschn, die Neger sind eine Verlockung, die fressn mir gleich direkt aus der
Verpackung. Mit Senf tun mir unsere Teller verschmiern, die Serben, die fressen mir

gleich im Papier.*

Zu erwihnen ist dariiber hinaus auch, dass sich im Gegensatz zu Burgtheater die Fress- und
Gewaltakte nicht mehr blof3 im privaten Bereich abspielen, sondern in Prasident Abendwind
letztlich sogar zum Staatsakt werden. Der von Bachtin diagnostizierte Egoismus Einzelner mit
dazugehoriger Vollerei wird mehr und mehr zum gesamtgesellschaftlichen Phdnomen, wie

nun auch im Folgenden zu sehen sein wird.

»Heitere Materie*: Kapitalismus und Kot
Auch in Elfriede Jelineks Komodie Raststatte oder Sie machens alle wird wie in Burgtheater

und Préasident Abendwind der Akt des Essen auf der Biihne in Gestalt der von der Tischplatte

*2 Roland Barthes: Mythen des Alltags, 36-38.
® Elfriede Jelinek: Prasident Abendwind, S. 30-32.
*“Ebd. S. 17.

12



schlabbernden Minner* Kurt und Herbert auf burleske Weise vorgefiihrt. In der Folge kommt
es durch die direkte Verkniipfung von Nahrungsaufnahme und Ausscheidung am Beginn der
zweiten Szene durch die iiber Lautsprecher mitgeteilten Anweisungen des Kellners an die in
den Toilettenhduschen auf ihre Freier wartenden Frauen Claudia und Isolde zu einer

Radikalisierung dieses Motivs.

Hingen Sie sich iiber die Flasche, die Sie erhalten haben! Offnen Sie die Tiir noch
etwas weiter bitte — die Frauen tun es —, damit die Kamera Sie sieht, wie Sie vor dem
Fortfahren austreten. Thre Ausscheidungen sollen spiter, bei der Endausscheidung, von
unseren Spielern aus dem Natursekt-Flascherl getrunken werden. Die Miinder

schnappen auf, die Menschen schnappen iiber.*°

Die Frauen kommen dieser Aufforderung nach und urinieren in die dafiir vorgesehenen
Flaschen. Dass es sich bei derartigen Szenen nicht, wie mehrfach behauptet,”” um bloBe
dramaturgische Effekthascherei handelt, offenbart sich in erster Linie in der dem Stiick
innewohnenden Kapitalismuskritik. In Raststatte, das Elfriede Jelinek selbst als ihr ,,erstes
post-sozialistisches Stiick*® bezeichnet hat, wirft sie die Frage auf, ob es iiberhaupt noch Sinn
hat, ,,sich in unserer derzeitigen politischen Konstellation moralisch fiir andere verantwortlich
zu fiihlen. [...] Mit dem Sieg des Kapitalismus haben diejenigen gewonnen, die sich nie fiir
etwas anderes als ihr eigenes Wohl — Fressen, Saufen und Végeln interessiert haben...«*
Thematisch gesehen lassen sich hier erneut Bezilige zum Alt Wiener Volkstheater und im

Speziellen zur Lebensmaxime des Hanswurst festmachen, da in dessen Person Essen,

Ausscheidung und Kapital in einzigartiger Weise miteinander verkniipft sind:

Geld und Kot sind die Aquivalente, mit denen Hanswurst handelt. Der SpaBmacher
will fiir alles Geld, und er gibt fiir alles seinen Kot. [...] Niemals zuvor ist auf dem
Theater dem Kot solche Bedeutung zugekommen. Denn fast das einzige, was

Hanswurst seiner gesellschaftlichen Stellung gemifl mit dem Geld machen kann, ist

* Vagl. Elfriede Jelinek: Raststétte oder Sie machens alle. In: Elfriede Jelinek: Neue
Theaterstiicke. Reinbek 1997, S. 92.

“Ebd. S. 104.

*" Vgl. Pia Janke (Hrsg.): Die Nestbeschmutzerin, S. 187-198.

* Sabine Perthold: Sprache sehen. In: Bithne 11 (1994), S. 26.

“ Ebd. S. 26.

13



nun einmal, Speis und Trank dafiir einzutauschen — und die natiirliche Folge davon ist

die unnatiirliche Bedeutung der Verdauung.”

Bei Elfriede Jelinek fokussiert sich die Beschrankung auf diese Grundbediirfnisse nicht mehr
nur auf eine komische Figur oder die Zustinde in einem Land (wie etwa Osterreich oder
Deutschland), vielmehr dienen die in Raststatte agierenden Personen als Projektionsflichen
fiir ihre Fundamentalkritik am Mythos von der Freiheit des Individuums in einer Welt, die
nur mehr nach den Gesetzten des Marktes und des Konsums funktioniert. Auf diese politisch-
gesellschaftskritische Ebene des Textes weist unter anderem auch der Umstand hin, dass das
Stiick in Anlehnung an die aus der griechischen Antike gebrauchliche Praxis, bei den groflen
Theaterfesten nach den Tragddien ein Satyrspiel zu préisentieren, auch als ein solches
konzipiert war und zwar als Satyrspiel zu den beiden Stiicken Wolken.Heim. und
Totenauberg, Texten also, in denen die Themenbereiche Heimat, Nation, und Natur sowie
deren touristische Vermarktung im Mittelpunkt der Betrachtung stehen.

Elfriede Jelineks Anlehnung an die archaische Form des Satyrspiels stellt unter Einbeziehung
der Uberlegungen Sigmund Freuds einen weiteren Bezugspunkt zu der vorhin skizzierten
Verbindung zwischen Ausscheidungsprozessen und Geld her, da Freuds Thesen gemdl3 in den
archaischen Denkmustern die Bezilige zwischen Geld und Kot noch sehr eindeutig zutage
treten.”’ Wihrend die im Zuge dessen konstatierte Sublimierung von Kotinteresse in
Geldinteresse, wie Gerhard Scheit ausfiihrt, bei Hanswurst aufgehoben ist, da bei ihm die
beiden Interessen sozusagen gleichrangig nebeneinander existieren,”” wird sie in Raststatte in
ihr Gegenteil verkehrt. Das hanswurstsche Prinzip von Ursache und Wirkung, also Véllerei
und Entleerung, wird zur ultima ratio des siegreichen Gesellschaftssystems.

Sehr offen treten hier auch die Parallelen zu Roland Barthes und Jelineks eigenen in Die
endlose Unschuldigkeit formulierten Ansétzen zutage, die darauf hinauslaufen, dass durch die
Alltagsmythen zwar das Gefithl von individueller Identitdt und Freiheit in einer rein
konsumorientierten Gesellschaft suggeriert, letztlich aber Unfreiheit (sowohl in Hinblick auf

das Denken als auch das Handeln) geschaffen wird.

sie [die Mythen] miissen eine universale 0konomie suggerieren und mimen eine

O0konomie die ein fiir allemal die hierarchie des besitzes festgelegt hat (barthes) [...]

%% Gerhard Scheit: Hanswurst und der Staat. Eine kleine Geschichte der Komik, S. 43.

> Vgl. Sigmund Freud: Charakter und Analerotik. In: Sigmund Freud: Studienausgabe. Bd.
VII. Frankfurt am Main 1973, S. 28-29.

>2 Vgl. Gerhard Scheit: Hanswurst und der Staat. Eine kleine Geschichte der Komik, S. 44.

14



das lduft darauf hinaus daBl der menschlichen tdtigkeit dauernd enge grenzen
vorgezeichnet und ins gedichtnis zurlickgerufen werden innerhalb derer er sein

. . . . . . 53
,leiden’ durchexerzieren darf ohne zu einer revolutioniren verdnderung zu kommen.

Ziel einer Demontierung dieser Mythen miisste es also sein, dem herrschenden System die
plakativ-schillernde Fassade herunterzureilen und die Mechanismen dahinter offen zu legen,
die auf der schnellen und maBllosen Befriedigung der eigenen korperlichen Bediirfnisse auf
Kosten anderer basieren.

Urin und Exkremente entfalten dabei ihre wirkungsisthetischen Mdglichkeiten nicht allein
durch ihr bloBes Vorhandensein, sondern wie Burkhard Meyer-Sickendiek in seinen
kulturhistorischen Uberlegungen zu der Motivik zeigt, vor allem durch die in Kombination
mit dem Gesprochenen (im Falle von ,Raststitte also einer Collage aus alltiglichem
Smalltalk, Konsum- und Pornosprache) evident werdende Inszenierung der im Zuge des
Zivilisationsprozesses in zunehmendem Malle aus dem oOffentlichen Leben verdrédngten
Korperfunktionen als Ausdruck der derzeitigen gesellschaftlichen Wirklichkeit.”* Wie in
Marlene Streeruwitz’ Drama New York New York wird die Toilette auch in Raststétte oder Sie
machens alle ,,zum "Weltklo" [...] und die zunichst offensichtliche Thematik der korperlichen
Bediirfnisbefriedigung an einem solchen Ort zur gesamtgesellschaftlichen Problematik von

Doppelmoral und Verdringung in der ‘Bediirfnisanstalt Abendland’ erweitert*.>

56 -
P ist

Aus Urin und Kot — Bachtins ,,heitere[r] Materie [...] die Angst in Lachen verwandelt
Materie geworden, die zwar durch ihre Thematisierung auf der Biithne beim Publikum noch
immer kurzfristig Lachen hervorzurufen vermag, dieses Lachen jedoch keinerlei befreiende
Wirkung mehr mit sich bringt,”’ da unschwer zu erkennen ist, dass die Verwendung des
Motivs Ausdruck tiefster politischer Resignation ist. Wie im Zusammenhang mit den
Fressmotiven ist das Verhidltnis von Mythos und burlesker Komik auch hier vor allem

dadurch gekennzeichnet, dass nicht nur die Prinzipien der Trivialmythen, sondern letztlich

auch die der Burleske in Frage gestellt und dekonstruiert werden.

>3 Elfriede Jelinek: Die endlose Unschuldigkeit, S. 82.

>* Vgl. Burkhard Meyer-Sickendiek: Ekelkunst in Osterreich. In:
http://parapluie.de/archiv/epoche/ekel/.

>> Nele Hempel: Marlene Streeruwitz — Gewalt und Humor im dramatischen Werk. Tiibingen
2001, S. 86.

> Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur, S. 377.

>7 Vgl. Burkhard Meyer-Sickendiek: Ekelkunst in Osterreich. In:
http://parapluie.de/archiv/epoche/ekel/.

15



Sehr deutlich zeigt sich dies auch im Zusammenhang mit Jelineks Thematisierung von
Sexualitdit. Denn sowohl der Geschlechtsakt selbst als auch die Erotik fungieren in
zahlreichen Texten der Autorin ja geradezu als Paradebeispiele einer ,kulturelle[n] Fiktion
[...] im Dienste gesellschaftlicher Machtkonstruktion®,”® was sich auch im weiteren Verlauf

von ,,Raststitte* auf groteske Art und Weise widerspiegelt.

Kopulation im Tierkostim
Nachdem Claudia und Isolde sich auf der Toilette erleichtert haben, erscheinen auch die per
Annonce kontaktierten Kopulationspartner als Elch und Bir verkleidet. Was die beiden
Damen jedoch nicht wissen ist, dass die bestellten Liebhaber in der Zwischenzeit die Kostiime
an ihre Eheménner abgetreten haben, was zur Folge hat, dass der Geschlechtsakt auf dem
Klosett erwartungsgemill wenig erfreulich ausfillt und sich bei den Frauen ein nicht
unbetrachtliches Mall an Enttduschung breit macht. Die burleske Komik resultiert jedoch
nicht nur aus dem sexuellen Versagen der Méanner, sondern vor allem aus dem karnevalesk-
grotesken Verkleidungsszenario mit iiberdimensionalen Tierkostiimen. Hier verbindet sich
nun das zentrale Karnevalsmotiv, fiir einen Tag in eine andere Rolle zu schliipfen, mit einer
zotigen Variation des klassischen Marchenmotivs der Metamorphose von Mensch zu Tier und
umgekehrt.”® Die ,,Prinzen”, die sich das Elch- und Bérenoutfit von ihren urspriinglichen
Eigentiimern ausborgen (und auch anders als im Mérchen keine Ehepartner mehr werden
miissen, da sie es ohnedies schon sind) haben jedoch Schwierigkeiten mit der Grofe ihrer
neuen Bekleidung, die bereits in der Szenenanweisung beim ersten Auftritt der Tiere betont
wird und einmal mehr die groteske Kiinstlichkeit des Geschehens unterstreicht. Die mythische
Vorstellung von der Naturhaftigkeit der Dinge, die in Roland Barthes Mythen des Alltags als
Unterdriickung historischer Reflexion geschildert®” und, wie Margarete Sander ausfiihrt, von
den beiden Tieren sozusagen parodistisch reprisentiert wird,’' wird in Gestalt der in den zu
grolen Kostiimen herumstolpernden Pantoffelhelden endgiiltig der Lécherlichkeit

preisgegeben. Die wohl zentralste Funktion dieser Mythen von der natiirlichen Gegebenheit

*% Alexandra Pontzen: Beredte Scham — Zum Verhéltnis von Sprache und weiblicher
Sexualitat im Werk von Elfriede Jelinek und Marlene Streeruwitz. In: Bettina Gruber, Heinz-
Peter PreuBler (Hrsg.): Weiblichkeit als politisches Programm? Sexualitat, Macht und Mythos.
Wiirzburg 2005, S. 28.

> Margarete Sander: Elch und Bar auf dem Zwillingsgipfel. In: Dorothee Romhild (Hrsg.):
Die Zoologie der Traume. Studien zum Tiermotiv in der Literatur der Moderne. Opladen
1999, S. 212-213.

% Roland Barthes: Mythen des Alltags, S. 130-131.

%1 yVgl. Margarete Sander: Elch und Bar auf dem Zwillingsgipfel. S. 208.

16



historischer Entwicklungen ist die Aufrechterhaltung gesellschaftlicher Hierarchien (wie etwa
das noch immer von patriarchalen Vorstellungen geprigte Geschlechterverhidltnis). Im
Karneval werden gemaf3 der landldufigen Definition jegliche Hierarchien aufgehoben bzw. in
ihr Gegenteil verkehrt. Inwieweit manifestiert sich diese Umkehrung bzw. Aufhebung nun
auch in Jelineks Stiick?

Grundsétzlich bieten sich in Raststatte jedenfalls zahlreiche dramaturgische und szenische
Moglichkeiten, die dem Stiick zugrunde liegende Kritik an den vorherrschenden

Rollenbildern von Mann und Frau zu verdeutlichen:

Die Komddie der Geschlechter um Phallus-Sein und Phallus-Haben als Karikatur [zu]
inszenieren, um einerseits die neuerdings wieder gern rechtslastig ins Spiel gebrachte
"Naturhaftigkeit” der weiblichen wie der méinnlichen Position als absurd zu erweisen
und [...] andererseits das Lustpotential der travestierenden Strategie auszuschdpfen als
Gegengewicht zum weitaus mithsameren — wenngleich notwendigen — Argumentieren,

Erkldren, Rechtfertigen feministischer Positionen.*

Doch sehr schnell zeigt sich auch in Raststatte die grausame Kehrseite des burlesken
Karnevalstreibens. Diese wird vor allem in einem Vergleich der feministischen und der
allgemein-gesellschaftspolitischen Dimension des Stiickes evident. Wie im Zusammenhang
mit der Ausscheidung manifestiert sich auch beim Geschlechtsakt die Verbindung zu Staat
und Gesellschaft durch das Geld. Gerhard Scheit verweist, was die allgemeine
Kontextualisierung dieses Motivs am Theater betrifft, einmal mehr auf die Figur des
Hanswurst, dessen sexuelle und phallische SpidBe in engem Bezug zu den finanziellen
Entlohnungen des SpaBmachers stehen. Scheit skizziert in der Folge die historische
Entwicklung des Verhéltnisses von Sexualitidt und Geld und macht darauf aufmerksam, dass
diese nach der Domestizierung des Hanswurst im spéten 18. und wéhrend der 1. Hélfte des
19. Jahrhunderts verdringte und nur indirekt thematisierte Verkniipfung im Laufe des 20.
Jahrhunderts wieder kontinuierlich enger wird (bei Brecht und Horvath sind Sex und Geld
dann schon nahezu identisch).®’ In Raststatte werden schlieBlich die im Laufe der Geschichte

diesbeziiglich auf- und teilweise auch wieder abgebauten Fetische ginzlich demontiert:

62 Bettina Zehetner: MAeNNLICHKEIT ALS MASKERADE. In: Volksstimme v. 21.12.1994,
S. 21.

% Vgl. Gerhard Scheit: Hanswurst und der Staat. Eine kleine Geschichte der Komik, S. 200-
202.

17



... der idealistisch verborgene wie der materialistisch verdinglichte und der politisch
allegorisierte; die Teleologie der Hochzeit ebenso wie die Identifizierung von
ménnlicher Potenz mit Geld oder politischer Macht. Das aristophanische Requisit aus
Leder und der holzerne Priigel des Hanswurst werden zeitgemi ins Pornomilieu
versetzt — und dort mit der bitteren Wahrheit konfrontiert, dal ihr Urbild weder aus
Leder noch aus Holz geschaffen ist. Die Potenz der Ménner wird vom Fetisch des
Geldes entbunden — sie erscheint als das, was sie ist: eine auf Dauer nicht sehr
verlassliche Kraft — lacherlich angesichts der phallischen Erwartungen, die an sie von

mannlicher wie auch von weiblicher Seite gestellt werden.®*

Hinter diesen Fetischen und Mythen verbirgt sich nichts anderes als Egoismus, Utilitarismus,
Ignoranz und maBlose Gier. Durch die besagte Verlegung der Handlung ins Swinger- und
Pornomilieu wird der Geschlechtsakt in Raststatte endgiiltig zur Ware und somit den
okonomischen GesetzmiBigkeiten von Angebot, Nachfrage, Eigen- und Fremdkapital
unterworfen, was unter anderem auch aus einer direkten Bezugnahme von Kurts
Geschlechtsorgan zum landldufig gingigen Bankwesen (also auf sprachlicher Ebene eine

Uberlagerung von Sexual- und Okonomiesprache) hervorgeht.

Der Kurt spielt dauernd vor mir den still Ersparten. Aber hinter seinem Riicken regiert
die Gier. Dann arbeitet er auf mir sein Konto ab. Er hat sein Glied gut eingeschmiert

und angelegt.®®

Diese Gesetze legen nun auch die gesellschafts- und geschlechtsspezifischen Hierarchien
scheinbar unumstdBlich fest. Der Karneval selbst wird zur Konsumorgie, die das System zwar
parodiert, aber letztlich auch perpetuiert. Es liberrascht daher in keinster Weise, dass Jelinek
auch den in grotesken Tierkostiimen vollzogenen Geschlechtsverkehr in Gewalt enden ldsst.
Der bereits in Président Abendwind inszenierte kannibalische Akt wiederholt sich in der
Verspeisung der beiden ,,Tiere”, die sich in der Folge als japanische Philosophiestudenten
entpuppen, die am Ende des Stiickes, wihrend die Meute noch an den Knochen herumnagt,
das Szenario in einem sich aus Zitatfragmenten mehrerer philosophischer Texte von Martin
Heidegger zusammensetzenden Zwiegesprach kommentieren und so den Bezug zu den beiden
ersten Teilen der Trilogie Wolken.Heim. und Totenauberg und die inhaltlichen Kontinuititen

zu den fritheren Stiicken einmal mehr in Erinnerung rufen.

4 Ebd. S. 203.
% Elfriede Jelinek: Raststatte oder Sie machens alle, S. 107.

18



Fassen wir zusammen: Das Essen wird zum Vernichtungsakt und zur Eliminierung
unerwiinschter Fremdkorper, Sexualitit zu einem auf Ausbeutung basierenden
Wirtschaftszweig und Ausscheidung zum Ausdrucksmittel einer immer gieriger werdenden
Uberflussgesellschaft. Und all dies wird mit Mitteln der burlesken Komik transportiert. Ist
nun also der (Trivial-)Mythos, um wieder zum Ausgangspunkt der Untersuchung
zuriickzukommen und Blumenbergs Frage in dementsprechend modifizierter Form erneut zu
stellen, tatsdchlich zu Ende gebracht wenn das Verfahren der Mythendekonstruktion
iiberzeugend auf ihn angewendet und er dadurch zur Burleske wurde? Ein kurzer
zusammenfassender Blick auf die neueren Dramentexte Jelineks und ein Vergleich mit dem

eben Dargelegten soll diesbeziiglich Klarheit schaffen.

Conclusio:

Was auf sprachlicher Ebene aufgrund deren Vielschichtigkeit und polyphoner Struktur bei
Jelinek oft iibersehen wird, wird beim vergleichenden Betrachten der physischen Handlungen
auf der Biihne (im Zusammenspiel mit dem Gesprochenen) iiberdeutlich: Es darf zwar hier
durchaus berechtigtermaBBen von einer voriibergehenden Demontierung trivialmythischer
Strukturen gesprochen werden, von einem Ende kann jedoch keine Rede sein, was vor allem
auch im sich stindig wiederholenden Aufgreifen derselben Motive im Werk Elfriede Jelineks
evident wird. Bereits die Tatsache, dass Jelineck mehr als 15 Jahre nach Burgtheater die
Schauspielerin wieder auferstehen, sich Fleisch aus ihrem Kdorper herausschneiden und ins
Publikum werfen lésst, zeigt, dass der Mythos von der unschuldig-unpolitischen Kunst durch
seine literarische Destruktion nicht erledigt ist, sondern in anderen Facetten weiterexistiert.
Auch das Kannibalismusmotiv taucht, wie bereits angedeutet, wieder auf, zunichst in Stecken,
Stab und Stangl im Zusammenhang mit den medialen Reaktionen auf die rassistisch
motivierte Ermordung von vier Roma mittels Sprengfalle; des weiteren in Babel im Kontext
der Folterbilder von Abu Ghraib und unserer Gier nach immer neuen und noch
spektakuldreren Bildern, sowie in dem Kasperltheater Ich liebe Osterreich, in dem das
Krokodil, das sich als die FPO-Politikerin Heidemarie Unterreiner vorstellt, die Asylantin
Gretel auffrisst. Die neuen Protagonisten des Mythos heiflen Staberl, J6rg Haider, CNN und
George W. Bush. Und die Fékalien als Kehrseite des Kapitalismus finden sich zuhauf in dem
fiir Christoph Schlingensiefs Installation Area 7 verfassten Text Parsifal (Lal o Welt o
Schreck laR nach) als Ergebnis einer immer riicksichtsloseren und rein auf den
wirtschaftlichen Eigennutz abzielenden Globalisierung in Afrika. Zu erwéhnen sind hier auch

Jelineks sich stindig wiederholende Aussagen, resigniert zu haben, das letzte Drama

19



geschrieben zu haben, obwohl sie dann dennoch wieder welche schreibt, im Wissen, hier
gegen Windmiihlen anzurennen. Zwar manifestiert sich dies in den neueren Stiicken fast
ausschlieBlich in der Sprache, da Jelinek kaum mehr Regieanweisungen gibt, aber gerade in
den Inszenierungen der letzten Jahre von Stemann und Schlingensief wird das burlesk-
korperliche Element mehr als deutlich herausgearbeitet. Dariiber hinaus tauchen die Mythen
nicht nur in anderem Gewand wieder auf, es kommen auch stets neue dazu.

Dies lasst letztlich auch den Begriff der Mythendekonstruktion in einem problematischen
Licht erscheinen, da er ein Ende impliziert, dass in der Form nie stattfindet und sich jeder
literarische Dekonstruktionsversuch mit einer Fiille von realpolitischen und medialen
Rekonstruktionsversuchen konfrontiert sieht. Bereits Roland Barthes betonte den utopischen
Charakter der Idee, dass die Demontierung der Trivialmythen auch tatsdchlich gesellschaftlich
verdnderndes Handeln zur Folge haben wiirde, aber auch die Notwendigkeit dieser Utopie,
obwohl er bezweifelt, dass ,,die Wahrheiten von morgen die genaue Kehrseite der Liigen von
heute sein werden.“*® Unter Einbeziechung von Blumenbergs Diktion kénnte man also trotz

aller terminologischen und inhaltlichen Unterschiede zu dem Schluss kommen:

Es gibt kein Ende des Mythos, obwohl es die d&sthetischen Kraftakte des

Zuendebringens immer wieder gibt.”’

% Roland Barthes: Mythen des Alltags, S. 149.
%7 Hans Blumenberg: Arbeit am Mythos, S. 685.

20



