Universitdt Mannheim
Philosophische Fakultat
Seminar fiir Deutsche Philologie
Lehrstuhl neuere Germanistik
Betreuer: Prof. Dr. Reiner Wild

Sprechen ohne Sein.

Elfriede Jelineks Heidegger-Kritik in Uber Tiere

Zulassungsarbeit zum 1. Staatsexamen fiir das Lehramt an Gymnasien im Fach Deutsch.

September 2009
1. Staatsexamen im Friihjahr 2010
vorgelegt von Helen Ackel



Gewohnlich glaubt der Mensch,
wenn er nur Worte hort,
es misse sich dabei doch auch was denken lassen.

-Johann Wolfgang von Goethe-

1. Einleitung

Zur Uberraschung und vielfach auch zum Argernis der literarischen Offentlichkeit, wurde
Elfriede Jelinek im Jahre 2004 der Literaturnobelpreis verliehen. Jelinek erhielt die

Auszeichnung fir

[...] den musikalischen Fluf8 von Stimmen und Gegenstimmen in Romanen und Dramen, die mit
einzigartiger sprachlicher Leidenschaft die Absurditdt und zwingende Macht der sozialen Klischees
enthiillen.*

Wahrend Jelinek von dieser Seite aullerordentliche schriftstellerische Fahigkeiten
bescheinigt und ihre Texte als politisch brisant eingestuft wurden, gibt es viele Stimmen, die
diese Einschatzung nicht teilen. Die polarisierende Wirkung von Jelineks Werk zeigte sich
bereits an den Diskussionen innerhalb des Gremiums: Aus Protest gegen die Verleihung des
Literaturnobelpreises an Elfriede Jelinek zog der emeritierte Literaturhistoriker Knut Ahnlund
sich im Oktober 2005 nach 22-jahriger Tatigkeit als Juror aus der Schwedischen Akademie
zuriick. Zur Begriindung schrieb er:

[...] der Nobelpreis 2004 fiir Elfriede Jelinek [hat] den Wert dieser Auszeichnung auf absehbare

Zeit zerstort. Denn hierbei handelt es sich um ein monomanisches, dulerst schmal angelegtes

Werk, um eine Textmasse, die ohne einen Ansatz zu kiinstlerischer Struktur aufgehauft wurde [...]

Die Romane oder die Dramen [...] von Elfriede Jelinek bestehen aus einem Redefluss, in dem sich

willkirlich zustande gekommene Einfalle Giber zehn oder hundert Seiten erstrecken kénnen, ohne

dass etwas damit gesagt wdre [...] Erniedrigung, Demitigung, Schandung und Selbstekel,

Sadismus und Masochismus sind die Hauptthemen im Werk von Elfriede Jelinek. Alle anderen

Aspekte des menschlichen Lebens werden ausgeschlossen. Deswegen ist ihr Werk so dirftig [...]
Jelinek huldigt dem Krieg der Geschlechter, mitsamt seinem Zug zur aggressiven Einfalt [...].2

Knut Ahnlunds Schwierigkeiten mit Jelineks Texten sind symptomatisch fur die Jelinek-
Rezeption; Jelinek erklart sich dies dadurch, dass sie ,eine Autorin [sei], die zwar Preise und

Auszeichnungen bekommt, im Grunde aber nicht addaquat rezipiert”3 sei, was dieser das

! http://www.nobelpreis.org/Literatur/jelinek.htm
2 http://www.dieterwunderlich.de/Elfriede_Jelinek.htm. [Hervorhebung von Verfasser].
* Elfriede Jelinek: Schreiben als stdndige Uberschreitung. Wiener Zeitung online, 1.8.2000.



Geflihl gibt, man wolle ,einfach nicht, dass Frauen sprechen”4. Als Ursache hierfir sieht sie,
dass sie sich ,als Autorin in einer Weise ein Sprechen anmaRe, das fiir Frauen eben nicht
vorgesehen” sei, weil Schreiben fir Frauen immer noch eine ,,stéandige Uberschreitung”5 sei.
Mit der ,nicht addquaten” Rezeption dirfte Jelinek hauptsachlich die wissenschaftliche
Rezeption ihrer Werke meinen, denn ihre Auffihrungen sind regelmaRig auf den
deutschsprachigen Biihnen vertreten. Dass Jelinek in wissenschaftlichen Kreisen wenig
rezipiert wird, kann mit der speziellen Form der aktuellen Texte Jelineks erklart werden, die
durch ihr Etikett als ,polyphone Textflichen“®, die einer ,hypertrophen Intertextualitit”’
zugrunde liegen, welche eine ,,Interkryptualitéit”8 erzeugen, abschreckend auf den
Rezipienten wirken koénnen. Vermutlich liegt die Ursache nicht ausschlieBlich in einer
Abneigung gegen das, was Jelinek als ,weibliches Sprechen” bezeichnet, sondern ist durch
den Umstand zu erklaren, dass Jelinek mit ihren postdramatischen Theaterstiicken aktuell
die Avantgarde im Theaterbetrieb reprasentiert.

Die Texte, die vom Postdramatischen Theater beeinflusst sind, zeugen von einer neuartigen
Kunstauffassung, die in Form und Inhalt nicht mehr den traditionellen Anspriichen an
Theatertexte entsprechen. Weil diese Texte vom performativen Gegenwartstheater
beeinflusst sind, fllt es gerade Literaturwissenschaftlern’ schwer, Jelineks Stiicke adéquat
zu analysieren, denn die neue Asthetik erfordert eine verdnderte Analyse, die mit dem
herkdmmlichen literaturwissenschaftlichen Instrumentarium nicht geleistet werden kann.
Dies gilt auch fiir Jelineks Theaterstiick Uber Tiere, das ebenfalls als ‘Textfliche" gestaltet ist.
Notwendigerweise erfordert die spezifische Struktur eines Gegenstandes ein
Analysewerkzeug, das seiner Struktur entspricht; aufgrund der besonderen Struktur
Postdramatischer Theaterstlicke, wird im Verlauf der vorliegenden Arbeit ein
Analysewerkzeug entwickelt werden, dessen Angemessenheit erst deutlich wird, wenn der
spezifische Unterschied der postdramatischen Dramenform zu dem Theater der
geschlossenen und offenen Form herausgearbeitet ist. Dies soll im ersten Kapitel dieser

Arbeit geschehen.

* Elfriede Jelinek: Schreiben als stdndige Uberschreitung. Wiener Zeitung online, 1.8.2000.

* Ebd.

® Bernd C. Sucher: Die Textfldchenfrau. Stiddeutsche Zeitung, 07.10.2004.

’ Rainer Just: Zeichenleichen - Reflexionen (iber das Untote im Werk Elfriede Jelineks, 2007.

® Ebd. Der Begriff der “Interkryptualitdt” von Rainer Just wird in dieser Analyse nicht verwendet werden.
Theaterwissenschaftler dagegen rezipieren Jelinek meist positiv, interpretieren dann aber vor allem die

Inszenierungen.



Hinzu kommt, dass Jelinek komplexe Theorien auf inhaltlicher und formaler Ebene in den
Text eingestaltet, ohne deren Kenntnis der Text nicht addquat nachvollzogen werden kann.
Jelinek verschrankt diese Theorien zusatzlich auf eine Weise, dass diese sich entweder
gegenseitig verstarken oder dekonstruieren. Eine Darstellung der wichtigsten Theorien und
Begriffe die Jelinek aufgreift, die bislang noch nie in die Analyse von Uber Tiere mit
einbezogen wurden, wird deshalb in die Analyse des Stlickes integriert. Um die formale
Verknlipfung dieser Theorien und ihrer Wirkungsweise auf den Rezipienten zu beschreiben,
wurde im Rahmen dieser Arbeit der Begriff der ‘performativen Dekonstruktion™ entwickelt.

In der Analyse soll schlieflich deutlich werden, weshalb Jelinek innerhalb des
Postdramatischen Theaters zu verorten ist und was das Besondere dieser Asthetik ist, die
sich durch das Paradox eines ‘Sprechen(s) ohne Sein™ auszeichnet; gleichzeitig soll deutlich
werden, dass dieses Paradox zugleich Jelineks Position innerhalb des Feminismus
charakterisiert, die sich dadurch auszeichnet, dass sie im Grunde eine Position jenseits des

Geschlechterdiskurses ist.

2. Entwicklung der Dramenformen

Keine Theaterauffihrung, kein Theatertext und keine Theaterdsthetik kann losgeldst von
dem historisch eingeschriebenen Sinn- und Zeitverstandnis nachvollzogen werden, denn die
Wahrnehmung von Sinn und Zeit ist wechselseitig miteinander verknlipft; aus einer
bestimmten Zeitwahrnehmung ergibt sich eine bestimmte Sinnwahrnehmung und
umgekehrt.

Eine bestimmte Wahrnehmung des Verhaltnisses von Sinn und Zeit bedingt daher auch eine
bestimmte Dramenform: Nicht nur der Inhalt des Dramas bildet die jeweilige Vorstellung
vom Verhéltnis von Sinn und Zeit ab, sondern auch die Form, und mit einem gefiihlten
Auseinandertreten von Sinn und Zeit verandert sich daher auch die Dramenform.

Von Volker Klotz stammt die Unterscheidung von der “offenen’ und ‘geschlossenen’ Form
des Dramas.'® Das Postdramatische Theater, wie es von Hans-Thies Lehmann'! beschrieben

wurde, muss als eigenstandige dritte Form hinzugenommen werden, um bestimmte

10 Vgl.: Volker Klotz: Geschlossene und offene Form im Drama. 1980.
" In: Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater. 2001.



Stromungen im Gegenwartstheater, bzw. im Gegenwartsdrama (wie z.B. Jelineks Stlicke)
angemessen beschreiben zu kdnnen. Das Postdramatische Theater nimmt unter den drei
Dramenformen jedoch eine Sonderstellung ein, weil es die Sinn- und Zeitstrukturen nicht als
Rahmen sieht, der Aussagen Uber die Wirklichkeit ermoéglicht, sondern diesen als
Behinderung wahrnimmt, der neue Ausdrucksmoglichkeiten einschrankt. Fir das

Verstiandnis von UT ist es deshalb wichtig, diese Zusammenhinge vorab zu entwickeln.

2.1 Das Drama der geschlossenen Form

2.1.1 Geschlossene Form: Das logos-Prinzip

- literaturtheoretischer und kulturgeschichtlicher Hintergrund

Im Anfang war das Wort,

und das Wort war bei Gott,

und Gott war das Wort.
Jol,1

“2_Lehre als ,,GIiederungsprinzip”13 des

Volker Klotz identifiziert die ,universalia ante rem
geschlossenen Dramas. Diese entspricht der platonischen Ideen-Lehre®, wonach
‘wahrhaftes Sein’ nur den Ideen zukommt; die Dinge in der Welt sind demnach nur die
Abbilder der Ideen und Sein kommt ihnen nur in soweit zu, als sie die Ideen abbilden.
Erfassen lassen sich die Ideen in der Theoria (Schau), weshalb die Erkenntnis eine
Wesensschau ist.

Das antike Schonheitsideal ist hiervon abgeleitet, denn die Ideen sind ‘vollkommen’,
weshalb Kunstwerke, die den Ideen nacheifern, deren vollkommene Gestalt haben mdissen.
Dies driuckt sich nach dem antiken Verstidndnis durch Harmonie, Symmetrie und
Wohlgeordnetheit aus. Das Abbild, soll es die Idee addquat reprasentieren, darf deshalb

nicht unsymmetrisch oder fragmentarisch sein; dem Wahren kommt somit eine

‘ganzheitliche Gestalt’ zu.

12 Eriedrich Albert Lange: Geschichte des Materialismus, S. 3805.

(Ubers.: Die Ideen, das Allgemeine ist vor den Einzeldingen).

B Volker Klotz: Geschlossene und offene Form im Drama. 1980, S. 67.

 Johannes Hirschberger: Geschichte der Philosophie. Altertum und Mittelalter. 1991, S. 10.



Gefasst wird diese Vorstellung im Begriff des logos, der seit Heraklit als Grundbegriff der
Philosophie verwendet wird und, neben dem schopferischen ‘“Urprinzip®, auch
vernunftgelenktes Sprechen und Denken meint. Er wird jedoch auch synonym fir die Begriffe
‘Idee’, ‘Gott’, Sinn" und ‘Wahrheit' verwendet.”® Zentrum aller Dinge und des Denkens ist
somit der logos, weshalb ein solches Weltbild als logozentristisch bezeichnet wird. Im
Logozentrismus bildet der logos daher ein lberzeitliches metaphysisches Sinnzentrum, um
welches Sprache, Denken und Welt organisiert und Sinnprasenz gewahrleistet ist.*

Der Logozentrismus®’ behauptet somit die metaphysische Einheit von Wort und Sinn.
Einheitlichkeit ist demnach in der gesamten Welt prasent, weshalb das logozentrische
Denken auch mit zweiwertigen Begriffspaaren operiert, die eine aufeinander verweisende
Einheit bilden. So kann es z.B. keine Warme geben, wenn es keine Kalte gibt, weil der Begriff
der Kalte ohne den Gegenbegriff der Warme semantisch keine Aufladung bekommen
konnte. Die beiden Pole der dichotomischen Achse werden zusatzlich mit Wertungen
versehen. Ein Pol ist somit positiv, der andere negativ besetzt; ‘'mannlich’/*weiblich" sind
solche dichotomen Begriffspaare. Der Mann, der auf der positiven Seite der Dichotomie
angeordnet ist, wird als Folge mit dem logos und somit mit der Sprache und der Vernunft
gleichgesetzt. Die Frau, als das Gegenteil des Mannes, wird dadurch also auch zum Gegenteil
des logos; an diesem kann sie dann nur noch als sinnkonstituierendes Gegenteil negativen
Anteil haben.

Strukturell betrachtet ist das logozentrische Weltbild — durch sein Einheitlichkeitsdenken -
mit dem mythologischen Weltbild verwandt: Nach Mircea Eliade liegt dem mythischen
Denken eine Auffassung von Zeit zugrunde die er ‘primordial’ nennt;*® in dieser ‘Zeit vor der
Zeit" spielen die mythischen Goéttererzahlungen, in denen Allem, was sich in der ‘realen” Zeit
abspielt, nur dadurch Sein zu kommt, dass es den primordialen Mustern folgt. Diese
entsprechen folglich den (iberzeitlichen Ideen. Es kann somit nie etwas Neues geben, die Zeit
verlauft zyklisch, als die ewige Wiederkehr des Gleichen; jeder mogliche Sinn ist deshalb
bereits voranfinglich festgelegt. So entspricht der Uberzeitlichkeit der mythischen

Erzahlungen die Uberzeitlichkeit des logos.

B (Vgl.: Jo. 1, 1-14 ). Vgl.: W. Kelber: Die Logoslehre. Von Heraklit bis Origines, 1986, S. 440.

16 Hanjo Berressem: Logozentrismus. 2008, S. 445.
17
Ebd.
18 Vgl.: Mircea Eliade: Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wiederkehr. 1984, S. 35.



2.1.2 Das logos-Prinzip - Umsetzung im Drama

-, Ausschnitt als Ganzes: Geschlossene Dramenform*“*®

Das logozentrische Denken®® erfordert bei der Konzeption aller Teile eine Hierarchie von
Text/Wort/Sprache als Trager der Ubergeordneten Idee. Da die Teile wiederum nur dazu
dienen, die Ubergeordnete Idee zu reprasentieren sind sie ‘reprasentationsfahig’ gestaltet,
d.h. die vollkommene, Uberzeitliche Idee kann auch nur von dquivalenten Reprasentanten
dargestellt werden, die ebenfalls "vollkommen® sind. Um die Teile so vollkommen wie die ihr
zugrunde liegende ldee zu gestalten, muss die gesamte Ordnung des Dramas ‘vollkommen’,
im Sinne von ‘symmetrisch’, "vollstandig’, logisch” und verweisend sein. AuRerdem miissen
alle Teile so beschaffen sein, dass sie die Handlung vorantreiben, denn nur mit dem
Erreichen des Ziels kann der Sinn des Dramas deutlich werden und somit zu seiner
ganzheitlichen Gestalt fihren.

Die formale Umsetzung dieses Denkens in allen Elementen des geschlossenen Dramas,
erlaubt eine grobe Einteilung in drei Kategorien:

|. Regelhafte Ordnung: "Proportion” und ‘'Symmetrie’

Tektonik

Auch der Aufbau des Dramas reprasentiert die Idee der Vollkommenheit durch seine
logische, ganzheitlich-geschlossene, symmetrische Form. Diese Dramenkonzeption mit ihrer
Forderung nach den drei Einheiten und ihrer Einteilung der Handlung in finf Akte bilden die
Idee des geschlossenen Dramas somit formsemantisch ab.

Figuren

Die meisten Dramen, die in der geschlossenen Form geschrieben wurden sind Tragddien und
das nicht zuféllig, denn die dargestellten Personen des ‘hohen Standes™ der Tragodie sind,
gemal dem hierarchischen Denken der Zeit, am besten geeignet, die libergeordnete Idee zu
reprasentieren. Die Figuren sind einheitlich gestaltet und stellen eine Ganzheit dar, die die
Idee, welche sie reprasentieren, abbildet. Fiir die Auffihrung bedeutet dies, dass der
Darsteller, der keinen realistischen Menschen zu verkoérpern hat, sondern eben eine Idee,
diese durch kinstliche (dsthetische) Stilisierung zum Ausdruck bringt und deshalb nicht

psychologisch-realistisch zu spielen hat.

* Volker Klotz: Geschlossene und offene Form im Drama. 1980, S. 90.
° Diese Formulierung, sowie die gesamte Darstellung der geschlossenen Form entstammt: Volker Klotz:
Geschlossene und offene Form im Drama. 1980, S. 90-95.



Duell

Das Duell ist ein ,wesentliches Grundmuster“?! des geschlossenen Dramas, das ebenfalls
einer festen Ordnung, bzw. festen Spielregeln folgt. Die Figuren wissen in einem
Gesprachsduell nicht nur um die kommunikativen Regeln, die von allen geteilt und
verstanden werden, sondern die Figuren wissen auch immer, wie sie ihre Intention eindeutig
in Worte fassen kénnen und auferdem, dass sie richtig vom Gegenliber verstanden werden.
Es liegen also ideale Gesprachssituationen vor, die Missverstandnisse ausschlieSen, denen
jedoch dadurch jede Natirlichkeit fehlt.

Die Gesprachssituation des Dialogs in denen das Duell stattfindet, mit seinem Wechsel von
Rede und Gegenrede wird auf der Figurenebene symbolisch durch einen Protagonisten
verkorpert, der einem Antagonisten gegenubersteht. Die dsthetischen Gesetze der
‘Proportion’ und ‘Symmetrie’ erméglichen dem Rezipienten somit eine klare Ubersicht {iber
das Geschehen: Was die Figuren durch ihr Sprechen duRRern wollen, ist ebenso klar, wie die
Durchfiihrung des Gesagten, die ebenfalls ideal ist.

Die Sprache

Da die Sprache als Sinntrager im Zentrum dieser Dramenasthetik steht, wird auch auf
syntaktischer Ebene auf die moglichst ideale Art der Darlegung der libergeordneten Idee
besonderen Wert gelegt. Sie erfillt die dsthetischen Anforderungen der idealen Ordnung,
weil sie logisch aufgebaut und symbolisch-metaphorisch gestaltet ist, wodurch sie das
Erheben jeder Aussage ins Allgemeine prinzipiell mdéglich macht. Die Moglichkeit der
Verallgemeinerung ergibt sich durch die in der Metapher immanent enthaltene
Verweisungsstruktur. Sie macht es moglich, die Struktur der Wirklichkeit, wie sie dem
Weltbild des geschlossenen Dramas zugrunde liegt, sprachlich abzubilden, da beide auf
Verweisungszusammenhadngen beruhen. Dies macht sie zum idealen Mittel der Darstellung
der libergeordneten Idee.

Il. Konzentration auf den Logos: ,Vorrang des Inneren vor dem AuBeren, des Ganzen vor

dem Einzelnen, der Idee vor dem Stoff.“??

Weil die Sprache die Uberzeitliche und somit allgemeine Idee in sich tragt, liegt eine
Hierarchie zwischen Sprache und Korpern, bzw. Dingen (der Natur) vor. Aufgrund der

Vorrangstellung der Sprache kann und muss im Drama der geschlossenen Form alles

*! Diese Formulierung, sowie die gesamte Darstellung der geschlossenen Form entstammt: Volker Klotz:
Geschlossene und offene Form im Drama. 1980, S. 90.
22

Ebd.



versprachlicht werden. Weder der Koérper/die Figur, noch die Dinge besitzen einen
Eigenwert, weil ihr Wert nur nach ihrem allgemeinen Gehalt gemessen wird, der anhand der
Idee bestimmt wird. Folglich wird bei der Konzeption der Figuren nicht auf die Darstellung
von Individualitat abgezielt, die in ihrer Psychologie vom Allgemein-Menschlichen abweichen
kdnnte, sondern auf die Rollenhaftigkeit. Wie die Sprache haben die Figuren somit
Modellcharakter, weshalb eine psychologisierende Interpretation ihrer Handlung und der
Figuren einer angemessenen Analyse entgegensteht.

Um fir die allgemeine Idee reprasentativ sein zu kdnnen, missen die Einzelteile, die auf den
Sinn verweisen auch als solche ‘erkennbar’, d.h. vereinfacht, ‘gereinigt’" und dadurch
idealisiert sein. Dadurch wird die allgemeine Idee dem Rezipienten eindeutig dargeboten,
der nicht durch Unordnung, wie sie in der empirischen Wirklichkeit vorhanden ist, gestort
werden soll. Die kiinstliche Ordnung des geschlossenen Dramas vertragt kein Chaos; dies
wirde weder der Figurenkonzeption, noch den Regeln der Sprache des geschlossenen
Dramas entsprechen, die ja gerade die perfekte Ordnung der allgemeinen Idee
wiederspiegeln soll.

Bei diesem Dramentyp muss dementsprechend nicht nur die Dialogsituation (Duell) und die
Wortwahl, sowie der Satzbau der Sprecher idealisiert werden, natirliche, menschliche
Sprechfehler dirfen folglich ebenso wenig im Text erscheinen: Gesprachspausen oder
unvollstandige, bzw. grammatikalisch falsche Satze, wie sie in der alltaglichen Sprache
vorkommen, wiedersprechen den geforderten Prinzipien der Logik, Ordnung und
Repradsentationsfahigkeit. Letzteres meint, dass die Aufmerksamkeit des Rezipienten nicht
vom Inhalt des Gesagten durch Willkiirlichkeiten in der sprachlichen AuRerung abgelenkt
werden soll. Deshalb ist auch die duere Handlung dem ‘Inneren” (der versprachlichten
gedanklichen Entwicklung) untergeordnet; nichts soll von dem ideen-reprasentativen Gehalt
der Sprache ablenken.

I1l. Ausschluss des Derb-Stofflichen

Bestimmte Themengebiete werden vermieden, wenn sie gesellschaftlichen Tabubereichen
zugehoren, oder den unteren Standen zugeordnet werden. Diese werden in der
geschlossenen Form (in der Tragddie) nicht, oder allenfalls indirekt dargestellt, weil sie nicht
idealisiert werden kdonnen. Darunter fallen korperliche wie sprachliche Handlungen, die das
Korperliche und Endliche der Figuren betonen und somit den ideelen Wert der Figuren in

Frage stellen. Beim Rezipienten sollen keine heftigen Affekte erzeugt werden, wozu die von



Storungen gereinigte rationale Darstellungsform dient. Ebenso wie der Rezipient rational
aufnehmen soll, soll auch das Innere der handelnden Figuren rational dargestellt werden,
wobei dieses Innere, die Allgemeinheit des logos darstellt und damit ebenso wenig natiirlich
ist, wie der dulRRerlich dargestellte Raum, der immer ein idealisierter und somit ein stilisierter
ist.

Zusammengefasst lasst sich sagen, dass durch den allgemein-reprasentativen Anspruch
dieser Dramenform an all seine Bestandteile, eine modellhafte Kiinstlichkeit des gesamten
Dramas entsteht. Da hierdurch eine fiktive Ontologie, der keine Wirklichkeit entspricht, als
Wahrheit inszeniert wird, die fir alle Dramen in gleicher Weise verbindlich gelten soll, wird
ein normativer Anspruch erzeugt. Hierdurch entsteht ein performativ erzeugter
Reproduktionszwang, weil mit der Auffiihrung des Stlicks ihre normativierende Kraft
legitimierend auf die bestehenden sozialen Verhaltnisse zurlickwirkt.

IV. Zielstrebigkeit

Das Drama folgt einer linearen Handlungsfiihrung, die sich als Konfliktentwicklung entfaltet
das Ende des Dramas ist somit dadurch charakterisiert, dass der Konflikt aufgelost wird. Die
vorangehenden Akte und Szenen sind demnach auf das Ende des Dramas, der katastrophé
hin konzipiert, dadurch haben sie wenig eigene Gewichtung. Da sich der vorgegebene Sinn
erst am Ende eines Stlckes erschlieBt, kann nur von diesem aus interpretiert werden. Mit
diesem Vorgehen ist der Sinn dann eindeutig erschlieRbar. Das Geschlossene der Form und
des Inhalts ist vor allem dadurch hergestellt, dass es ein Ziel, ein Ende des Erzdhlten gibt,
indem alles Vorherige sinnhaft zusammenflieRt. Umgekehrt erhalt folglich alles Vorherige
aus der retrospektiven Betrachtung seine Bedeutung. Entfallt das Ende des Stlicks, entfallt
somit gleichzeitig der Schllssel zu einer eindeutigen Interpretation des Textes, da das Ende
die tibergeordnete Idee in sich tragt. Die Annahme einer Totalitdt” geht also zwangsliufig
mit einer geschlossenen Form einher. Wird die Form verdandert, ist dies auf
formsemantischer Ebene also als Absage an den Glauben an Totalitdt und die eindeutige
Verstehbarkeit der Welt zu verstehen. Eine verdanderte Form bringt daher auch eine Absage
an ein eindeutiges Sinnverstehen zum Ausdruck.

Fallt daher die begrenzende Umfassung der Handlung durch Anfangs- und Endpunkt weg,
birgt dies weitere Implikationen in sich: In dem Moment, wo der eine Sinn (iber die Absage

an die Form in Frage gestellt wird, ist dies automatisch auch eine Absage an die Sprache in

2 Vgl.: Annette Simonis: Totalitét. 2008, S. 723.



ihrer Funktion als Sinnvermittler der totalitdren Gberzeitlichen Idee. Wenn die liberzeitliche
Idee wegfillt, verandert sich auch die Zeitwahrnehmung; die Zeit ist nicht mehr zyklisch,
sondern schreitet linear fort. Sie ist dann nicht mehr die Wiederholung des Selben, sondern
der Kontext fir die Entstehung von Neuem.

Mit dem Wegfall der Gberzeitlichen Idee und der veranderten Zeitwahrnehmung verandert
die Form des Dramas grundlegend; die Sprache des Dramas wird offen fir
Doppeldeutigkeiten, der Sinn diffundiert. Auf diese Weise entstandene Texte werden als
,offene  Verweisungszusammenhange  betrachtet, deren Bedeutungskonstitution

unabschlieRbar (non-closure)“** ist.

2.2 Das Drama der offenen Form

2.2.1 Offene Form: Auf dem Weg zum Performativen.

- literaturtheoretischer und kulturgeschichtlicher Hintergrund

Mit der Aufklarung beginnt eine Abkehr von tradierten Denkmustern, die der Kritik
unterzogen werden.” Trager der Aufklarung ist in erster Linie das erstarkende Blirgertum.
Durch die Erkenntnisse der Naturwissenschaften verbunden mit dem Erdbeben in Lissabon
entsteht eine allgemeine Infragestellung von Autoritaten und damit einhergehend, Zweifel
an der Sinnhaftigkeit der Welt und ihrer eindeutigen Verstehbarkeit. Das logos-Prinzip,
welches eine sinnhafte, gottliche Ordnung und Ganzheit suggerierte, wird nun in all seinen
Elementen angezweifelt.26 Alles Religiose und durch Gott Legitimierte, wie die standische
Ordnung und die Monarchie, werden folglich nicht mehr als sinnhafte, sinnvermittelnde und
Uberzeitliche Institutionen anerkannt. Die Folge hiervon ist ein Paradigmenwechsel: War die
vor-aufklarerische Gesellschaft noch am Jlogos-Prinzip orientiert, das die Sprache als
alleineigen Erkenntniszugang ausweist, findet innerhalb der Aufklarung nun ein

Gegendiskurs statt, die durch die Hinwendung zur Empirie, bzw. dem Innerweltlichen

**Vgl.: Annette Simonis: Totalitét. 2008, S. 723.
» Vgl. Hierzu und zum Folgenden: Inge Stephan: Aufkldrung. In: Wolfgang Beutin (u.a. Hrsg.): Deutsche
Literaturgeschichte. Von den Anféngen bis zur Gegenwart. 1994, S. 121-154.
2 Vgl. Hierzu und zum Folgenden: W. Kelber: Die Logoslehre. Von Heraklit bis Origines (Neuausgabe 1986). In:
Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Herausgegeben von: C.B. Mohr, Paul Siebeck, Bd. 4, S. 440.

10



gekennzeichnet. Auf philosophischer Ebene?’ wird dies durch die Metaphysik-Kritik und der
zeitgleichen Entstehung des Empirismus augenscheinlich. Durch die Abwendung vom
Wort/logos und einer damit verbundenen Hinwendung zur Natur wird eine rapide
Weiterentwicklung der Naturwissenschaften vorangetrieben, was wiederum die Entstehung
der Industriealisierung ermoglicht. Diese verdndert die gesellschaftliche Ordnung, dadurch,
dass dem Biirgertum als Trager des Industriealisierungsprozesses in immer groRerem Male
wirtschaftliche und politische Macht zuteil wird. Die mit der Industriealisierung
einhergehenden sozialen Probleme werden vom Birgertum wahrgenommen und &sthetisch
auf neue Weise verarbeitet. Durch die beschleunigte Verdanderung des Wissens und der
Gesellschaft in allen Bereichen, tritt die Erfahrung der Zeit als verandernder linearer, nicht
zyklischer Prozess ins Bewusstsein. Die Zeit wird also nicht mehr als die immer Gleiche
wahrgenommenzg, weshalb kein Uberzeitliches, alles verbindendes ldeal mehr formuliert
werden kann. Nichtmehr der Uberzeitlich, vorgegebene Sinn strukturiert die Zeit, sondern
die Zeit den Sinn: Die Zeit wird nicht mehr als bloRer Trager fir den immer schon
bestehenden Sinn verstanden, sondern als Rahmen innerhalb dessen sich Erkenntnis linear
entfalten kann. Mit diesem neuen Zeitverstidndnis entfillt die Vorstellung eines Uberzeitlich-
Reprasentativen; dies betrifft nicht nur die libergeordnete Idee, sondern auch alle auf sie
verweisenden Reprdsentanten. Da der Wert des Einzelnen nur an seiner
Verweisungsfunktion auf das Ideell-Allgemeine gemessen wurde, was sich im Drama der
geschlossenen Form durch eine Abstrahierung vom Konkret-Individuellen geduBert hat,
wurde diesem kein eigener Sinn zugesprochen. Die neue naturwissenschaftliche Perspektive
auf die Welt, bedeutet nun eine Umkehr des traditionellen Erkenntnisprozesses: Das
Einzelne, Besondere wird nun zum Ausgangspunkt des Erkenntnisprozesses genommen
(induktives Vorgehen).

Fir den Umgang mit Texten hat die neue naturwissenschaftliche Sicht ebenfalls

Konsequenzen: Der Text wird nun nichtmehr als Abbild der allgemeinen Idee, sondern als

7 Vgl. Hierzu und zum Folgenden: Johannes Hirschberger: Geschichte der Philosophie. Die Systeme des 17. Und
18. Jahrhunderts. 1991, S. 86-267.
*® Dem Drama der geschlossenen Form liegt eine Zeitvorstellung zugrunde, die mit der des Mythos verwandt
ist. Nach Mircea Eliade liegt dem mythischen Denken eine Auffassung von Zeit zugrunde die er ‘primordinal’
nennt. (Vgl.: Mircea Eliade: Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wiederkehr. 1984, S. 35.).
In dieser "Zeit vor der Zeit" spielen die mythischen Goéttererzahlungen; Allem, was sich in der ‘realen’ Zeit
abspielt kommt nur dadurch Sein zu, dass es den primordinalen Mustern folgt. Es gibt somit nichts Neues.
Jeder mogliche Sinn ist bereits voranfanglich festgelegt. Der Uberzeitlichkeit der mythischen Erzihlungen
entspricht die Uberzeitlichkeit der Idee (logos), die in allen Teilen des Ganzen abgebildet wird und die keinen
anderen Sinn zulasst. (Vgl.: ebd. S. 16f.).

11



Umsetzung der besonderen Sichtweise des einzelnen Autors verstanden. Interpretationen
nehmen somit den Autor als Ausgangspunkt ihrer Untersuchung. Die allgemeine Idee (Gott)
wird somit durch den Autor (Subjekt) abgel6st, er ist ,dasjenige, was der beunruhigenden
Sprache der Fiktion ihre Einheiten, ihren Zusammenhang, ihre Einfigung in das Wirkliche

«29

gibt. Dem Autor (vor allem durch die Geniedsthetik des Sturm und Drang) wird nun
dieselbe sinnstiftende Funktion zugeschrieben, wie zuvor dem /ogos; er muss das
verlorengegangene Einheitsgefihl der Leser wiederherstellen, indem er selbst als
einheitliches, geniehaftes Individuum verstanden wird, also eine diskursive Funktion
erfiillt.

Konsequenterweise miisste man eigentlich auch die Fahigkeit des Autors als Subjekt liber
seine Werke Erkenntnis, bzw. Wahrheit zu vermitteln hinterfragen, da niemand mehr einen
privilegierten Zugang zur Wahrheit fur sich in Anspruch nehmen kann. Indem jedoch bei der
Analyse von Texten nach der Autorintention gefragt wird, zeigt sich, dass weiter nach einer
Idee gesucht wird, die in einer ,vereinheitlichenden Geste die Vielfalt, die alternative
Erzihlung u. die dezentralisierende Zerstreuung [von Sinn] verbietet.“3!

Aufrecht erhalten wird dieses Denken nach Jean-Francois Lyotard durch die sinngebenden
Erzihlungen der Moderne, die dieser als die ,groRen Erzihlungen“*? bezeichnet. Zu diesem
zahlt fir ihn die Erzahlung der Aufklarung, die durch ihr linear-dialektisches, telos-gerichtetes
Denken einen Fortschrittsoptimismus erzeugt, der sich noch auf den Marxismus auswirkt.*®
Hierzu zahlen Kants und Hegels Philosophien,g4 die von dem neuen linearen Zeitgefiihl und
dem daraus resultierenden dialektischen Sinndenken zeugen. Gemeinsam ist den
Philosophien und den Dramenformen, die in ihrem Geiste verfasst sind, dass trotz einer
allgemeinen Tendenz zur Theodizee, die Moéglichkeit Gottes nicht ganz verworfen wird, sie
wird lediglich in eine neue Zeitvorstellung integriert.

Wie bereits hervorgehoben, sind Verallgemeinerungen Uber die philosophischen und
asthetischen Konzepte ab der Epoche der Aufklarung aufgrund ihrer Vielgestalt nur als

Darlegung einer Tendenz zu verstehen. Neben Stromungen, die eine Synthese von

Metaphysik und Empirie anstreben, existieren solche, die diese Vereinigung fir unvereinbar

> Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses. 1977, S. 20.
% Michel Foucault: Was ist ein Autor? 1996, S. 239.
31 Ralf Simon: Erzéhltheorie, Narrativik. Killy Literaturlexikon, Bd. 13. 2000, S. 269.
32 Jean-Francois Lyotard: Randbemerkungen zu den Erzdhlungen. 1990, S. 51.
3 Vgl.: Walter Reese-Schafer: Jean-Frangois Lyotard. 2008, S. 449.
3 Vgl.: Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf. 1795.
Vgl.: Hegel: Phdnomenologie des Geistes. 1807.
12



halten und ausschlielllich (natur)wissenschaftliche Erklarungsmodelle fir die Welt als
plausibel erachten. Diese Sichtweise birgt in ihrer extremen Zuspitzung die Gefahr, die Welt
als gottlosen und daher zwar empirisch verstehbaren, zugleich aber auch kontingenten Ort
zu verstehen, in dem die Ethik und das sich nun als Individuum begreifende Subjekt ebenso

kontingent und daher sinnlos erscheinen kénnen.®

2.2.2 Umsetzung im Drama - Auf dem Weg zum Performativen.

-,Das Ganze in Ausschnitten: die offene Dramenform“3®

Die idealisierte Welt, wie sie im geschlossenen Drama®’ dargestellt ist, ist daher mit dieser
neuen Denkweise und der Erfahrung der sozialen Wirklichkeit unvereinbar geworden.

So wie die Kinstlichkeit der hofischen Gesellschaft mit der idealisierten geschlossenen
Dramenform korrespondiert, entspricht der neuen birgerlichen Gesellschaft die offene
Form, die sich durch das Postulat der Natlrlichkeit auszeichnet. Aus der neuen Dramenform
lasst sich somit eine neue blrgerliche Weltsicht abzulesen, sie hat nun die Funktion, sich
gegen die aristokratische Welt des Hofes abzugrenzen und wirkt somit identitatsstiftend fir
das Biirgertum und hat daher eine performative Funktion.

I. Verlust der Ordnung: “Vielheit und Offenheit’

Tektonik

Aus der Abwendung vom logos-Prinzip und seinem Symmetrie-Postulat und der Hinwendung
zur Empirie ergibt sich auf der tektonischen Ebene des Dramas ebenfalls eine Abwendung
vom Prinzip der Symmetrie. Es gibt weder eine verbindliche Akteinteilung, noch missen die
Teile eine zeitliche und logische Abfolge erfordern, weshalb diese auch austauschbarsein
konnen. Dies zeugt von der neuen Denkweise der Zeit, die durch das Fehlen eines
Sinnzentrums ausgezeichnet ist. Wenn das Sinnzentrum auch im Drama fehlt, gibt es keinen
telos, auf das sich die Handlung hin entwickelt konnte, der Sinn des Dramas ist somit nicht
vom Ende der Handlung her bestimmt, sondern bleibt offen und hélt somit unterschiedliche

Deutungsmoglichkeiten offen.

» Vgl.: Karl Vorlander: Philosophie der Neuzeit. S. 172.
*® Volker Klotz: Geschlossene und offene Form im Drama. 1980, S. 218.
*” Volker Klotz: Geschlossene und offene Form im Drama. 1980, S. 218-222.
13



Figuren

Das veranderte Zeitbewusstsein fiihrt zu einer neuen Wahrnehmung der Welt, die vorher
nur in ihrem Verweisungscharakter ins Bewusstsein getreten ist. Der Einzelne beginnt das
Besondere, Einzigartige an sich selbst, seinem Mitmenschen und der Zeit in der er lebt zu
begreifen. Im Drama wird auf der Figurenebene das Typische und Idealisierte vom
Natiirlichen und Individuellen abgelGst. Einerseits werden die Figuren als eigenstidndige
Charaktere, andererseits als durch ihre soziale Umwelt determinierte Produkte dargestellt.

Duell mit der Welt

Mit der Ablosung des logos-Prinzips durch die Empirie, verabschiedet man sich auch von der
Vorstellung einer Wohlgeordnetheit und idealen Symmetrie der Welt. Auf der Dramenebene
aulert sich dies nicht nur durch den Wegfall der geschlossenen, symmetrischen Tektonik des
Dramenbaus, sondern auch durch die Auflésung der symmetrischen Duellsituation von
Protagonist/Antagonist. Nichtmehr ein einzelner klar erkennbarer Gegner, den der
Protagonist aufgrund derselben logozentrischen Denkweise genau erfassen und sich somit
mit diesem duellieren kann, ist der Gegenspieler des Protagonisten, sondern die Welt in der
Fllle ihrer Erscheinungen.

Sprache

Mit dem Verlust des Konzepts der Sprache als Trager der logozentrischen Idee entfallt die
ideale Gesprachssituation, da auch die Eindeutigkeit des Gesagten nicht mehr gegeben ist.
Die Sprache in der offenen Form wird deshalb nun der Wirklichkeit angepasst, das heilt, weg
von der idealisierten, also von allen Stérungen befreiten Sprache der geschlossenen
Dramenform. Diese muss nun einer Sprache weichen, die das realistische Sprechen abbildet.
Vorher, zugunsten der idealen Idee ausgeblendete Gesprachssituationen, in denen durch
Schweigen, Dialekt, Fakalsprache, unlogische, missverstandliche und unfertige, oder
schlichtweg falsche Satze weder ein eindeutiges Verstehen des Gegeniibers, noch der
Ubergeordneten Idee moglich ist, werden nun verwendet, um gerade diese Problematik der
Wirklichkeit zu thematisieren. Die Dialoge der beiden Dramentypen unterliegen ebenso
einer Formsemantik wie der gesamte Dramenbau: Wahrend die Satze der geschlossenen
Form durch ihre duBere und innere Symmetrie die Ganzheit ihrer Sprecher reprasentieren,
so zeigt gerade das ungeordnet-fragmentarische der offenen Form die zerrissene innere
Disposition der Sprecher, die ihre Umwelt und sich selbst nicht vollkommen reflektieren und

versprachlichen kénnen. Hier wird erstmals das Unbewusste der Sprecher, also die

14



Unmoglichkeit einer vollstandigen Kontrolle der Sprache demonstrativ dargestellt. Das
Gefiihl, sprachlich und sozial determiniert zu sein wird durch die haufige Verwendung des
‘impersonalen Es'3® angezeigt, das die Machtlosigkeit der Figuren ,,in seiner Namenlosigkeit
aus [spricht]“.*® Die Orientierungslosigkeit, die durch den Wegfall der Gbergeordneten Idee
entstanden ist, zeigt sich auch am inflationaren Gebrauch von Sprichwértern, die das Nicht-

Vorhandensein einer Idee kompensieren sollen.

Il. Abwendung vom logos: ,Vorrang des AuReren vor dem Inneren, des Einzelnen vor dem

Ganzen, des Stoffs vor der Idee.“*°

Das versprachlichte Innere der Personen wird nun weniger gewichtet, weil es nicht mehr als
Reprisentant der (ibergeordneten Idee verstanden wird: AuBerliches, wie Bewegungen,
Korper und Dinge, aber auch die Kulisse und die Kostlime der Schauspieler riicken nun in den
Fokus der Aufmerksamkeit, da ihre Bedeutung nicht mehr vom logos festgelegt ist, wodurch
sie eigenstandige Wert erhalten kdnnen und damit einen starkeren Anteil an der Bedeutung
des Werkes. Korper haben nun gleichfalls einen Eigenwert, sie charakterisieren die Personen
und helfen, diese als Bedingte aufzuzeigen.

Mit dem Wegfall der libergeordneten Idee, dem "Ganzen’ also sinngebenden Bezugssystem
riickt nicht nur das AuRerliche, sondern ebenfalls das Individuelle, Besondere und Nicht-
Allgemeine in den Mittelpunkt, das vorher als Ablenkung von der Idee empfunden wurde.
Individuelle Menschen, ihre Lebenswelt und Weltsicht sind nun in ihrer charakteristischen
Eigenart flir das Drama von Interesse. Die einzelnen Stoffe des Dramas werden folglich
ebenso wie das Materiell-Stoffliche aufgewertet, weil diese nicht mehr im Hinblick auf eine
Idee erzahlt werden, sondern um ihrer selbst Willen.

I1l. Einschluss des Derb-Stofflichen

Auch die soziale Umwelt der Figuren wird nicht mehr stilisiert dargestellt. Um dem
Natdurlichkeitspostulat zu entsprechen, kann Alles, was in der geschlossenen Form als "Derb-
Stoffliches™ ausgeklammert wurde, nun bewusst gezeigt werden. Nichtmehr dem
Allgemeinen, von allem Derb-Stofflichen befreite wird Wahrheit zugesprochen, sondern der

sozialen Realitdt, mit all ihrem Dreck, dem Kranken, Ungerechten, Hasslichen und Kaputten.

%% Volker Klotz: Geschlossene und offene Form im Drama. 1980, S. 174.
** Volker Klotz: Geschlossene und offene Form im Drama. 1980, S. 174.
“® Volker Klotz: Geschlossene und offene Form im Drama. 1980, S. 218.
15



IV. konstruierte Ziele, Ziellosigkeit und Pluralitat des Sinns

Mit der Trennung von Welt und Idee, verliert die Welt ihren Verweisungscharakter auf diese
und somit auf das ‘Schone’. Die Wirklichkeit wird nichtmehr, dhnlich einer Galerie’, als Ort
der Repréasentation der schonen Idee verstanden, da es nun kein allgemein anerkanntes
Verstandnis (iber das "Schone’ gibt, werden nun Asthetiken entwickelt, die das Schoéne’ im
Gegensatz zur bestehenden Wirklichkeit erklaren wollen. Weil das ‘Schone™ nichtmehr als
allzeit prasent vorgestellt wird und die Zeit als veranderlicher, linearer Prozess verstanden
wird, kann Sinn allenfalls noch als ein auf einen telos gerichteter Prozess wahrgenommen
werden. Auch das Schone (als Ideal) wird, wenn es (iberhaupt noch fiir die Asthetik
konstitutiv ist, bestenfalls als ein in der Zeit herstellbarer Zustand aufgefasst. Der Weg
dorthin fiihrt dann Gber die Kunst (Schiller), denn dort soll das Schone sinnlich erlebt, bzw.
asthetisch erfahren werden, weil das Schoéne in der Wirklichkeit nicht mehr prasent ist. Die
Verwirklichung des Schonen in der Welt muss deshalb tber die Kunst fihren: Bildete sie
vorher nur die Ubergeordnete gottliche Idee ab, reprasentierte also nur, wie die Wirklichkeit
ist, so hat sie nun die Funktion, aufzuzeigen, wie es in der Welt sein soll, damit es in Zukunft
stets besser werde. Zu diesem moral-didaktischen Zweck muss die Kunst also, dhnlich wie
zuvor die gottliche Idee, vorbildhaft-ideal fir den Rezipienten erscheinen, weshalb sie die
Welt, die sie verdandern will, gerade ausschlieRen muss um sie durch die Kunst zu
verindern.* In seiner extremen Form, kann das Theater der offenen Form Absurdes Theater
werden. Jedoch bleibt es auch dann immer noch an Figuren und Handlungen gebunden.
Auch wenn gezeigt wird, dass die Welt sinnlos ist und die Handlungen der Menschen
ebenfalls keinen Sinn ergeben, wird immer noch eine, durch die Semantik der Begriffe

getragene Aussage erzeugt.

2.3. Das Postdramatische Theater

2.3.1 Postdramatisches Theater

-theatertheoretischer und kulturgeschichtlicher Hintergrund

41 Vgl.: Friedrich Schiller: Uber die dsthetische Erziehung des Menschen (in einer Reihe von Briefen). 1795, Heft

1,2 und6.
16



Man kann das Postdramatische Theater nur vor dem Hintergrund der Diskussion um die
Postmoderne verstehen, da das Postdramatische Theater die dsthetische Konsequenz aus
dem Bewusstsein, dass jedes Weltbild lediglich ein ideologisches Konstrukt des Menschen
darstellt.

Der Begriff der "Postmoderne” stammt von Jean-Francgois Lyotard. Er charakterisiert diese in
seinem Werk La condition postmoderne (1979) als die Zeit nach den ,groRen sinngebenden
Erzahlungen der Moderne“,* zu denen er die Erzahlung der fortschrittsoptimistischen
Aufklarung und der hegelmarxistischen Geschichtsphilosophie zahlt.** Laut Michel Foucault

1“4 zu bandigen,

seien die ‘groBen Erzdahlungen™ nicht nur dazu da, Ereignisse, wie den ,Zufal
ihr Reiz lage fiir den Zuhorer auch darin, dass diese , ritualisierten Diskurssammlungen [bzw.]
einmal gesagte Dinge enthalten”, die man ,,aufbewahrt, weil man in ihnen ein Geheimnis
oder einen Reichtum vermutet.“*

Die Postmoderne zeichnet sich in Abgrenzung zur Moderne somit dadurch aus, dass sie nicht
mehr an die groRBen Erzahlungen und somit an keinerlei metaphysischen Sinn mehr glaubt.
Weder gibt es einen (iberzeitlichen Sinn, der erfahrbar wdére, noch ist die Ausrichtung der
Menschheitsgeschichte sinnhaft und im Lauf der Zeit erfahrbar. Der Diskurs wird nun als
einziger Trager von Bedeutung identifiziert, der jedoch keine Uberzeitlichen Wahrheiten
artikulieren kann. Was als wahr gilt oder falsch wird von den Regeln des jeweiligen Diskurses
festgelegt. Es gibt dann auch keinen Sinn mehr, der sich im Gang der Zeit entfalten kdnnte.
Sinn wird situativ in Abhdngigkeit von verschiedenen Diskursen erzeugt. Alles, was im Sinne

der ‘grofRen Erzahlungen’ einen erfahrbaren Sinn propagiert, ist nun dem Ideologieverdacht

ausgesetzt und wird deshalb abgelehnt.*® Als Folge werden die ‘groRen Erzdhlungen' daher

delegitimiert und durch miteinander konkurrierende »Sprachspiele« abgeldst. Sie werden mit
Blick auf Wittgensteins Philosophische Untersuchungen und Nietzsches Vorstellung von der »Welt
als Erzahlung« bestimmt.*’

Die Annahme einer ‘Sinnlosigkeit” der Welt wird unterschiedlich verarbeitet: Einerseits

vermittelt sie das Gefiihl einer Kontingenz, die zu einem Relativismus und einer Verzweiflung

*> Walter Reese-Schifer: Jean-Francois Lyotard. 2008, S. 449.
2 Vgl.: Walter Reese-Schifer: Jean-Francois Lyotard. 2008, S. 449.
* Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses. 1977, S. 16.
* Ebd.
46 Vgl.: Ralf Simon: Erzdhltheorie, Narrativik. Killy Literaturlexikon, Bd. 13, S. 269.
* Rolf Giinter Renner: Postmoderne und Moderne. Killy Literaturlexikon, Bd. 14, S. 228.
17



am Augenblick fiihrt, andererseits kann sie gerade als Freiheit von jeder allgemeingiltigen
Setzung empfunden werden, die das Augenblickliche aufwertet.*®

Mit dem gefiihlten Verlust des Sinns entsteht daher zugleich eine Legitimationskrise flr die
Ethik; die Unterteilung der Welt in "wahr® und ‘falsch® muss, wie jede andere Dichotomie,
nun durch einen fehlenden lbergeordneten Sinn destabilisiert werden, nur den asthetischen
Urteilen kann daher noch Aussagekraft zukommen. Von daher ldsst sich die Postmoderne als
»,erkenntnistheoretische und dsthetische Einstellung zugleich bestimmen.“*

Die &sthetische Beurteilung eines Kunstwerkes unterliegt somit ebenfalls verdnderten
Kriterien; die Begriffe der ‘Schonheit” und der "Wahrheit® werden einer Dekonstruktion
unterzogen und von einer performativen Asthetik abgelést. Die Kérper und Zeichen sollen
nun keinen vorgegebenen semantisch festgelegten Sinn abbilden, sondern in der konkreten
Rezeptionssituation situativ jeweils neu und anders Sinn erzeugen.

Die Autorintention kann somit nicht mehr Grundlage fir die Interpretation und Beurteilung
von Kunstwerken sein. Laut Foucault sind ,Gott und Mensch eines gemeinsamen Todes
gestorben”, auch der Autor ist ,verschwunden®”, bzw. ,tot“.>® Dies zwei bedeutende Folgen

flir das postmoderne Schreiben: Mit dem ‘Tod des Autors’, dem Verschwinden seiner

diskursiv-verweisenden Funktion, ist auch das

heutige Schreiben vom Thema Ausdruck befreit [...] es ist auf sich selbst bezogen, und doch wird
es nicht fiir eine Form von Innerlichkeit gehalten; es identifiziert sich mit seiner eigenen
entfalteten AuRerlichkeit.>!

Foucault bezeichnet diese Schreiben daher als ,,Zeichenspiel”, das sich ,,weniger nach seinem
Inhalt als nach dem Wesen des Bedeuteten richtet.>?

Ein weiterer besonderer Aspekt des postmodernen Schreibens ist seine Umkehrung des
Bedeutungsverhaltnisses von ‘Erzdhlen’, ‘Schreiben™ und ‘Tod™: Mit dem Verlust eines
Glaubens an einen (berzeitlichen Sinn, sowie der Erkenntnis einer Beeinflussung der
Wahrnehmung durch performative Diskurse ist der Glaube an eine Moglichkeit, sich selbst,

oder Anderen einen zeitiiberdauernden Sinn Uiber die Sprache vermitteln zu kbnnen, zerstort

worden. Autoren wie Flaubert, Proust und Kafka zeugen laut Foucault davon, dass das

8 Vgl.: Ruth Mayer: Postmoderne/Postmodernismus. In: Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. 2008, S.

590.
* Rolf Giinter Renner: Postmoderne und Moderne. Killy Literaturlexikon, Bd. 14, S.228.
> Michel Foucault: Was ist ein Autor? 1996, S. 236.
>1 Michel Foucault: Was ist ein Autor? 1996, S. 234.
52
Ebd.
18



,Werk, das die Aufgabe hatte, unsterblich zu machen [...] das Recht erhalten [hat], seinen
Autor umzubringen".53 Dadurch lenkt der Autor von sich ab, er verschwindet und ,lenkt alle
Zeichen von seiner eigenen Individualitat ab“, so dass das ,Kennzeichen des Schriftstellers
[...] nur noch die Einmaligkeit seiner Abwesenheit [ist]; er muss die Rolle des Toten im

Schreib-Spiel Gibernehmen.“>*

2.3.2 Postdramatisches Theater - Umsetzung im Drama
-Der Ausschnitt ohne Ganzes: Situativ-performative Zeichen.>

Der Begriff des Postdramatischen Theaters wurde von dem Theaterwissenschaftler Hans-
Thies Lehmann® geprigt. Er konzipierte diesen zundchst, um eine bestimmte
Inszenierungspraxis zu beschreiben und wurde von diesem erst danach auf Theatertexte von
Gegenwartsautoren Ubertragen. Die Inszenierungspraxis des Postdramatischen Theaters
betreibt eine 'De-Semantisierung’ der Theatertexte; die Sprache wir dadurch auf ihre
Zeichenhaftigkeit reduziert, weshalb sich dieser Prozess auch als ‘Semiotisierung’
bezeichnen ldsst.

In dieser Theaterform verkorpern die Schauspieler nicht priméar Rollen, sondern stellen ihren
eigenen Korper aus. Als Folge daraus ist der Fokus deshalb gerade nicht auf die
Interpretation eines (in den Texten) vorgegeben Sinns gerichtet. Der Sinn soll in der
Auffihrung allenfalls situativ-performativ erzeugt werden. Fischer-Lichte beschreibt diese

Asthetik des Performativen folgendermaRen:

Die performativen Akte (als korperliche Handlungen) sind insofern als »non-referential« zu
begreifen, als sie sich nicht auf etwas Vorgegebenes, Inneres, eine Substanz oder gar ein Wesen
beziehen, das sie ausdriicken sollen: Jene feste, stabile Identitat, die sie ausdriicken kdnnten, gibt
es nicht. Expressivitat stellt in diesem Sinne den diametralen Gegensatz zu Performativitat dar.
Die kérperlichen Handlungen, die als performativ bezeichnet werden, bringen keine vorgdngig
gegebene Identitdt zum Ausdruck, viel mehr bringen sie Identitéit als ihre Bedeutung allererst
hervor.”’

Jelineks Theaterverstindnis entspricht dieser Vorstellung einer Asthetik des Performativen:

>* Michel Foucault: Was ist ein Autor? 1996, S. 235.
54
Ebd.
> Eigene Formulierung (H.A.).
*® Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater. 2005.
>’ Erika Fischer- Lichte: Asthetik des Performativen. 2004, S. 37. [Hervorhebung von Verfasser].
19



Ich will nicht spielen und auch nicht anderen dabei zuschauen. Ich will auch nicht andere dazu
bringen zu spielen. Leute sollen nicht etwas sagen und so tun, als ob sie lebten. Ich mdchte nicht
sehen, wie sich in Schauspielergesichtern eine falsche Einheit spiegelt: die des Lebens. Ich will
nicht das Kraftespiel dieses "gut gefetteten Muskels" (Roland Barthes) aus Sprache und
Bewegung - den sogenannten "Ausdruck" eines gelernten Schauspielers sehen. Bewegung und
Stimme mdchte ich nicht zusammenpassen lassen [...] Ich will keine fremden Leute vor den
Zuschauern zum Leben erwecken. Ich weill auch nicht, aber ich will keinen sakralen Geschmack
von goéttlichem zum Leben Erwecken auf der Biihne haben. Ich will kein Theater. Vielleicht will ich
einmal nur Tatigkeiten ausstellen, die man ausiben kann, um etwas darzustellen, aber ohne
hoheren Sinn. Die Schauspieler sollen sagen, was sonst kein Mensch sagt, denn es ist ja nicht
Leben. Sie sollen Arbeit zeigen. Sie sollen sagen, was los ist, aber niemals soll von ihnen
behauptet werden kénnen, in ihnen gehe etwas ganz anderes vor, das man indirekt von ihrem
Gesicht und ihrem Kérper ablesen kénne>®

Die Art und Weise wie Sprache im Postdramatischen Theater verwendet wird, ldsst sich auch
in Jelineks Stiicken wiederfinden und lassen sich nach Hans-Thies Lehmann folgendermaRen
dadurch charakterisieren, dass die Sprache als Ausstellungsobjekt verwendet wird: Hierbei
wird die Sprachstellung nicht zu “Dar-stellung” von Sachverhalten benutzt, sondern als
Sprache, die eine ,,«Stellung» von Lauten, Worten, Satzen, Klangen [ist], die kaum von einem

“>9 Durch dieses Verfahren

»Sinn«, sondern von der szenischen Komposition gelenkt werden.
kommt es haufig zum Zerfall der stilistischen und logischen Kohérenz.
Ein Autor, der solchen dsthetischen Maligaben folgt, wird seinen Text deshalb folgerichtig,
wie Jelinek dies tut, als Sprachmaterial fiir eine Inszenierung betrachten. Das heif3t, die
Regisseure haben freie Hand, die Texte zu arrangieren und zu interpretieren, ohne sich an
einer Autorintention orientieren zu mussen.
Aber entscheidend ist, dass meine Vorstellung von Theater eben darin besteht, dass ich den
Regisseur als meinen Co-Autor betrachte. Es liegt mir nichts daran, meine Vorstellungen realisiert

zu sehen, denn von denen weil ich ja, wie sie aussehen. Ich mochte iber meine eigene Arbeit
. . 60
etwas erfahren, das ich vorher nicht gewusst habe.

Im Auflésen der hierarchischen Grenzen von Autor und Regisseur sieht Jelinek eine Absage
an die ,narzisstischen Schépfungsphantasien“®® der Autoren.®? In diesem Sinne ist auch

Jelineks Verzicht auf den Nebentext in ihren Textflachen zu begreifen.

*® Elfriede Jelinek: Ich méchte seicht sein. 1983, S. 157. [Hervorhebung von Verfasser].
** Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater. 2005, S. 266.
60 Wolfgang Kralicek und Klaus Niichtern: Stolz ist mir sehr fremd. Interview mit Elfriede Jelinek. 2007.
® Franziska SchéRler: Augen-Blicke. Erinnerung, Zeit und Geschichte in Dramen der neunziger Jahre. 2004, S.30.
®2 Vgl.: Elfriede Jelinek: Ich méchte seicht sein. 1983, S. 157-161.
20



3. Uber Tiere Analyse

In diesem Kapitel soll zunichst gezeigt werden, wie der Flichentext Uber Tiere funktioniert
und weshalb er der postdramatischen performativen Asthetik zuzurechnen ist. Aus der
formalen Analyse soll sodann eine dem Text angemessene Interpretationsweise entwickelt

werden.

3.1 Aufbau und Struktur

Aufbau

UT ist eine Textfliche, d.h. die Autorin verzichtet auf jedweden Nebentext. Der Text liuft
ohne Abschnitt und Gliederung hintereinander fort. Selbst auf eine Strukturierung durch die
Aufteilung des Textes auf verschiedene Rollen wird verzichtet. In den Textkdrper werden
verschiedene Fremdtexte einmontiert, die keineswegs nur literarischen Ursprungs sein
mussen. Die einzige von Jelinek vorgenommene Gliederung besteht in einer Teilung des
Textes in zwei Blocke. Der erste Block endet auf Seite 16, durch einen unvermittelt
erscheinenden Absatz. Auf Seite 17 setzt der Text mit dem zweiten Block ebenso
unvermittelt wieder ein. Muss man den ersten Block als den Monolog einer weiblichen

Sprecherin deuten, so treten im zweiten Block verschiedene mannliche Sprecher zutage.

Fremdtexte

Im Jahre 2005 veroffentlichte in Wien der Journalist Florian Klenk in der Zeitung Falter die
Mitschnitte von Telefongesprachen, die den Frauenhandel eines sogenannten Escortservices
aufdeckten. Diese Veroffentlichung fihrte zu einem Skandal, der noch dadurch vergréRert
wurde, dass die Zuhéalter auf Anfragen von Kunden auch minderjahrige Prostituierte

“®% Jelinek faszinierten

vermittelten.®® Die Mitschnitte, deren ,unverstellte Objektsprache
wurden als Fremdtexte in UT einmontiert. Ebenso wurden die Protokolle und Audio-

Aufnahmen zum Exorzismus der Anneliese Michel von 1976, die an den Folgen dieses

® Florian Klenk: Einfach hinklatschen. 2005.
o Wolfgang Kralicek, Klaus Nlchtern: Stolz ist mir sehr fremd. 2007.
21



Exorzismus gestorben ist, als weitere Originalquellen in den Text von UT einmontiert®™ und
mit Zitaten aus Eduard Morikes Gedicht Verborgenheit versetzt.

Daneben ist, wie im folgenden ausfiihrlich zu zeigen sein wird, die Philosophie Heideggers
eingearbeitet, dessen Ontologie durch eine Konfrontation mit Kristevas und Butlers Theorien
dekonstruiert wird. Im zweiten Teil von Uber Tiere erstreckt sich die Dekonstruktion auch auf

das Konzept von Kristeva.

Vexiertext
Der Begriff Vexiertext ist eine Parallelbildung zum Begriff Vexierbild: Das Vexierbild ist so

“% Der Vexiertext

geschaffen, dass ,in dessen Linien eine erratbare Figur versteckt ist.
funktioniert auf dieselbe Weise; hier sind es die Begriffe des Textes, die auf das
Vorhandensein einer erratbaren “Gestalt” verweisen. Den Vexiertext, der im vorliegenden
Fall zusatzlich als Textflache vorliegt, muss man sich als dsthetische Landschaft vorstellen, in
der der hermeneutische Kompass zunachst versagt, weil es weder formale, noch inhaltlich
eindeutige Orientierungspunkte gibt. Lediglich vom Autor gelegte Spuren in Form von
Begriffen lassen sich finden, die auf einen bestimmten Diskurs verweisen und sich so vom
Leser zu einer Figur verbinden lassen, wodurch sie in einen hermeneutisch verstehbaren
Zusammenhang gebracht werden kdnnen. Zwar folgt der Rezipient beim Lesen den "Spuren’,
die der Autor gelegt hat, den sinnhaften Zusammenhang muss der Lese jedoch selbst erst
konstruieren. Die Eigenart der Bedeutungserzeugung besteht demnach darin, dass ,er selbst
Teil und Erzeuger des Prozesses ist, den er verstehen will.“®’ Diese Grenzliberschreitung ist

ganz im Sinne einer Asthetik des Performativen®, die fir das Postdramatische Theater

konstitutiv ist.

Kippbild
Dadurch aber dass die Begriffe verschiedenen Diskursen angehoéren, wird man bei der
Deutung auf verschiedene Muster verwiesen, die eine eindeutige Interpretation unmaglich

machen. Deshalb wird, je nachdem welchem Diskursweg man folgt, die Bedeutung des

®http://wissen.spiegel.de/wissen/dokument/dokument.html?id=40350340&top=SPIEGEL&suchbegriff=annelie
se+michel&quellen=%2BBX%2CWIKI1%2C%2BSP%2C%2BMM%2CALME%2C%2BMEDIA&vI=0
® Elisabeth Frenzel: Nach 1945 Faszination durch Abbild, Zerrbild, Vexierbild: Die Kunstanschauung. Bd. 2, S.
642. [Hervorhebung von Verfasser].
*” Erika Fischer- Lichte: Asthetik des Performativen. 2004, S. 270. [Hervorhebung von Verfasser].
68 Vgl.: Erika Fischer- Lichte: Asthetik des Performativen. 2004.

22



Textes eine andere. Der Text wird dadurch zum Kippbild. Ein Kippbild oder eine Kippfigur ist
eine Abbildung, die zu spontanen Gestalt- bzw. Wahrnehmungswechseln fihren kann. Fir
den Leser heildt dies, dass er zwischen den Ebenen wechseln muss, die sich widersprechen

und dekonstruieren. Er steht zwischen den Diskursen.

Multistabile Wahrnehmung

Die Asthetische Erfahrung wird hier wesentlich von der Erfahrung der Instabilitit gepragt, der
Erfahrung, sich »betwixt and between« zwei Ordnungen der Wahrnehmung zu befinden, ohne
die permanente Stabilisierung einer von beiden intensional herbeifiihren zu kénnen.“®

Im Text werden jedoch nicht nur zwei Wahrnehmungen erzeugt, sondern mehrere parallel:
Der Leser muss zwischen den verschiedenen Bedeutungsebenen hin- und herspringen, mal
diese, mal jene aktualisieren, eventuell mehrere gleichzeitig. Stabil ist hierbei nur die

Instabilitat.

Performative Dekonstruktion

Der Leser erzeugt die Sinnebenen performativ selbst und wird durch Konfrontation mit
diesen und ihrem widerspriichlichen Gehalt zur Dekonstruktion eines oder mehrerer
Diskurse gendtigt. Bei der inhaltlichen Analyse des ersten Teils von Uber Tiere soll dieses

Verfahren konkret vorgefiihrt werden.

3.2 Inhaltliche Analyse

Bei einer ersten oberflichlichen Betrachtung von Uber Tiere” lasst sich im ersten Teil eine
dltere Frau als Sprecherin erkennen, die Gber Probleme spricht, die sie mit ihrem jlingeren
Liebhaber hat. Der zweite Teil setzt sich an der Oberflaiche aus den Mitschnitten der
Zuhalter-Telefonate und denen des Exorzismus zusammen, die ineinander tibergehen und
auf mannliche Sprecher verweisen. Bei der folgenden Interpretation sollen beide Teile

deshalb zunachst getrennt interpretiert werden.

% Erika Fischer- Lichte: Asthetik des Performativen. 2004, S. 274.
"% Elfriede Jelinek: UT ist die Fortsetzung von Begierde und Fahrerlaubnis. Da der Text jedoch als eigenstandiges
Werk veroffentlicht und aufgefiihrt wurde soll es auch hier als eigenstandiges Werk untersucht werden, zumal
der Umfang einer Zulassungsarbeit eine eingehende Analyse eines weiteren Textes nicht zuldsst. Begierde und
Fahrerlaubnis. 1987, S. 122-130.

23



3.2.1 Der erste Teil von Uber Tiere

3.2.1.1 Textoberfldche: Die dltere Frau

Der Textfliche von Uber Tiere sind keine Figuren zugeordnet, da der Nebentext fehlt. Aus
dem im Text Gesagten lasst sich jedoch eine weibliche Sprecherin konstruieren. Somit
erscheint der erste Teil von Uber Tiere als der Monolog einer dlteren Frau, die iber den
Verlust ihres jungeren Geliebten reflektiert. Hierbei kommt sie zu Aussagen, die das
Geschlechterverhaltnis im Allgemeinen betreffen, insbesondere aber auf die Situation der
Frau abheben. Die in ihrer Rede verwendeten Begriffe legen die Spur zu anderen
Bedeutungsebenen. Den wichtigsten Spuren soll in dieser Arbeit gefolgt werden. Alle
ausgelegten Spuren kénnen im Rahmen dieser Arbeit jedoch unmdglich aufgegriffen und
miteinander verschrankt werden.

Da die Spuren jeweils zu komplexen Theorien gehoren, werden diese in dem Umfang, in dem
sie fiir die Analyse von UT benétigt werden, vorgestellt.

Obwohl nicht alle Elemente der verwendeten Theorien gleichermalien in beiden Teilen von
UT Anwendung finden, miissen diese, weil sie losgeldst von der jeweiligen Gesamttheorie
nicht verstanden werden kdnnen, vorab in ihrer Gesamtheit vorgestellt werden. Dies flihrt
dazu, dass auch solche Theorie-Elemente, die erst fiir den zweiten Teil von UT von Belang

sind, bereits im ersten Teil mit vorgestellt werden.

3.2.1.2 Die Erste Spur: Martin Heidegger

Bei einer eingehenderen Betrachtung lassen sich im gesamten Text Spuren finden, die auf
Heideggers Philosophie verweisen: Welt, Zeug, Man, Zeit, Verborgen, Umwelt, Sorge,
Besorgen, Besorgnis, Besorgen, Angst, vorhanden, Anruf, rufen, Sein, Dasein, Natur, Nichts,
Andere, dienen, verwenden, Umgang, Ganzheit, gebrauchen, In-der-Welt-Sein, Selbst,
benutzen.

Aus diesen Spuren ergeben sich die Umrisse der Ontologie Heideggers, wie er sie in Sein und
Zeit’”? entwickelt hat, wobei nicht alle Begriffe, die in UT verwendet werden, im Rahmen

dieser Arbeit bericksichtigt werden kdénnen.

. Vgl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993.
24



Heideggers Ontologie’? beruht darauf, dass er den Menschen als Teil des “Seins' versteht. Da
der Mensch also immer schon Sein ist, hat er auch immer schon ein ‘Seinsverstandnis’.
Dieses Sein, das dem Menschen zukommt, nennt Heidegger ‘Dasein’: ,,Dieses Seiende, das

wir selbst je sind und das unter anderem die Seinsmoglichkeit des Fragens hat, fassen wir

u73

terminologisch als Dasein.”’” Das Dasein ist dadurch ausgezeichnet, dass es

diesem Seienden in seinem Sein um dieses Sein selbst geht. Zu dieser Seinsverfassung des
Daseins gehort aber dann, dals es in seinem Sein zu diesem Sein ein Seinsverhaltnis hat. Und dies
wiederum besagt: Dasein versteht sich in irgendeiner Weise und Ausdriicklichkeit in seinem Sein.
Diesem Seienden eignet, dal mit und durch sein Sein dieses ihm selbst erschlossen ist.
Seinsverstdndnis ist selbst eine Seinsbestimmtheit des Daseins. Die ontische Auszeichnnung des
Daseins liegt darin, daR es ontologisch ist.”*

72 Wie Roland Koberg und Verena Mayer rekonstruiert haben, kann bei Jelinek ab Mitte der achtziger Jahre von
einem philosophic turn gesprochen werden, der mit Jelineks Bekanntschaft mit dem Philosophen Daniel Eckert
zusammenhdngt: Von diesem Zeitpunkt an lassen sich im Werk Jelineks vermehrt philosophische Beziige
nachweisen, insbesondere zu Heidegger. Bereits in Wolken.Heim. (Elfriede Jelinek: Wolken.Heim (1988).
Ditzingen 2004) montiert Jelinek Teile von Heideggers umstrittener Rektorats-Antrittsrede von 1933, in der er
sich zum Nationalsozialismus bekannte (Marlies Janz: Elfriede Jelinek, Stuttgart 1995. S. 127).
Auch in Totenauberg (Elfriede Jelinek: Totenauberg : ein Stiick. — Reinbek bei Hamburg : Rowohlt, 1991) bezieht
sich Jelinek auf Martin Heidegger, was bereits durch den Titel des Werkes angedeutet wird, der auf Heideggers
Berghltte in Todtnauberg im Schwarzwald hinweist (Gerda Poschmann: Der nicht mehr dramatische
Theatertext, S. 198). In Jelineks 1992 erschienenem Roman Lust (Elfriede Jelinek: Lust. Reinbek b. Hamburg
1992) bezieht sie sich laut Koberg und Mayer ebenso auf Heidegger.
Treude hat in ihrer Untersuchung von 2000 weitere intertextuelle Bezlige und inhaltliche Anspielungen auf
Martin Heidegger in dem Roman Die Kinder der Toten (1995) und in Macht nichts. Eine kleine Trilogie des Todes
(1999) gefunden, die ebenfalls thematisch Heideggers NS-Vergangenheit umkreisen. Die Untersuchung dieser
Texte ist im Rahmen dieser Arbeit jedoch unerheblich, da sich Jelineks Kritik an Heidegger in allen diesen
Werken auf seine Rolle im Dritten Reich oder nur auf Teilaspekte seiner Philosophie bezieht, UT hingegen ist
eine umfassende Auseinandersetzung mit Heideggers Ontologie.
UT l3sst sich allenfalls zu Raststétte, oder Sie machens alle (Elfriede Jelinek: Raststdtte oder Sie machens alle.
1994.) in Beziehung setzen, worin Jelinek erstmals durch feministische Theorien Kritik an Heideggers
Philosophie ubt (Petra Heyer: Von Verkldrern und Spielverderbern Eine vergleichende Untersuchung neuerer
Theaterstlcke Peter Handkes und Elfriede Jelineks. Frankfurt am Main 2001. S. 209f).
Petra Heyer hat nachgewiesen, dass Jelinek in Raststdtte oder Sie machens alle neben Montagen aus Gedichten
von Georg Trakl, Cosi fan tute auch aus Heideggers Aufsatz Die Sprache im Gedicht zitiert. Heideggers Termini
werden hier in einen neuen Kontext, den , Kontext des Geschlechterkampfes” (Petra Heyer: Von Verkldrern und
Spielverderbern, S. 211) gesetzt, wodurch neue Sinnebenen entstehen.
In ihrem 2003 vero6ffentlichten Theaterstlick Prinzessinnendramen (Elfriede Jelinek: Der Tod und das Mddchen
I-V. Prinzessinnendramen. Berliner Taschenbuch-Verlag, Berlin 2003), verwendet Jelinek Heideggers Theorie
wieder fur eine feministische Kritik, wie sie in einem Interview aus demselben Jahr angibt. (Elfriede Jelinek, zit.
nach Annette Rupprecht: Das Offentliche gehért dem Mann. In: Hamburger Abendblatt, Jg. 55, 22.10.2002, Nr.
246, S. 7: ,Im Grunde ist das Schneewittchen eine Parodie auf die mannlichen Denker, vor allem Heidegger,
den Meister des Denkens, der auch (durch seine Hitler-Verehrung und die paramilitdrischen Ubungen mit
seinen Studenten) ein Meister des Todes gewesen ist. Das Denken ist, neben der Musik (wobei ich natirlich
nicht die Ausiibung von Musik meine) der einzige Raum, aus dem die Frau immer ausgeschlossen gewesen ist.
Die Dramolette handeln auch von diesem Ausschluss”).
Bereits in diesen Werken findet sich, was in Uber Tiere programmatisch wird; das Aufzeigen der ,Leerstelle”
(Elfriede, lJelinek: Die Frau ist nur, wenn sie verzichtet zu sein. 1993. S. 97) Frau, die in der Sprache nicht
reprasentiert wird, also nicht ist’. Jelineks kritische Beziige auf Heidegger in Uber Tiere haben also eine lange
Tradition.
73 Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 2, S. 7.
" Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 4, S. 12.

25



Heidegger verwendet den Begriff ‘ontisch™ als Bezeichnung fiir das, was ist. Als ontologisch

“> Dass das

bezeichnet er ,, das explizite theoretische Fragen nach dem Sein des Seienden.
Dasein ontisch dadurch gekennzeichnet ist, dass es ontologisch ist, wird von Heidegger
spater dahingehend korrigiert, dass es in seinem alltaglichen Sein die Seinsfrage nicht explizit
stellt und deshalb eigentlich als vorontologisch gekennzeichnet ist.

Das Dasein zeichnet sich nicht nur dadurch aus, dass es in der Lage ist, die Frage nach dem
Sein zu stellen, sondern auch dadurch, dass es in der Lage ist, diese Frage beantworten zu
kdnnen.

Das Dasein kann sein Sein verstehen, weil es in einer "Welt" lebt. Die Welt aber ist ein
"Entwurf’ des Daseins und deswegen fiir das ‘Dasein’ immer schon verstandlich.

Fiir Heidegger besteht der Grund, warum der Mensch die Mdoglichkeit besitzt, das Sein zu
erkennen, darin, dass die ,Welt” das ,worin“ aller Dinge ist, die ein ,Um-zu“ fir den
Menschen besitzen.”®

Die Grundstruktur des ,Daseins”, das ,In-der-Welt-Sein“, wird von Heidegger durch
,Existenzialien” und ,Kategorien” herausgearbeitet, wobei Erstere Seinscharaktere, also
Moglichkeiten des ,Daseins” sind, und Letztere, Eigenschaften des Vorhandenen, die die
Dinge charakterisieren.

Das ,In-der-Welt-Sein“ setzt sich aus drei Strukturmomenten zusammen:

Dem ,,In-Sein“, dem ,,Selbst” und der , Welt"“.
1. Die ,Welt” ist hierbei als ontischer Titel zu verstehen, es ist ,[...] das, »worin« ein
faktisches Dasein als dieses »lebt«“, ob ,die »6ffentliche« Wir-Welt oder die »eigene« und

ull

nachste (hausliche) Umwelt.””" Die ,Umwelt” ist der Teil der Welt, auf den der einzelne

Mensch in seinem individuellen alltdglichen Dasein trifft, sie ist die ,nachste Welt des
alltaglichen Daseins*.”®

2. ,In-der-Welt-sein“ bedeutet ebenso nicht nur, in der ,Welt”“ vorhanden zu sein, sondern
ist aufgrund von Heideggers Seinsverstandnis auch an anderes ,Seiendes” gebunden. ,In-

Sein“ meint folglich den bestimmten Seinszusammenhang von sich und seiner ,Umwelt“:

Der Mensch lebt einerseits in Wechselwirkung mit seinen Mitmenschen, ist somit ,,mithaft”,

> Ebd
7% Vgl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 15, S. 66f.
77 Vigl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 14, S. 65.
78 Vigl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 14, S. 66.
26



seine Welt ist somit automatisch ,Mitwelt“’”®, denn ,die Welt des Daseins ist Mitwelt, weil
das In-der-Welt-sein mithaft ist.®° Wichtig fiir den Zusammenhang zu Jelinek ist, dass es also

laut Heidegger ,kein Ich ohne die Anderen“®

gibt. Das ,,Selbst” ist der Aspekt des ,,Daseins”,
der vereinfacht gesprochen, die bestimmte Person in ihrer bestimmten Umwelt, im
alltaglichen Miteinander meint und daher ist das ,Selbst des alltdglichen Daseins [...] das
Man-selbst, das uneigentliche Selbst, [...] das wir von dem eigentlichen, das heil3t ergriffenen
Selbst unterscheiden. Als Man-selbst ist das jeweilige Dasein in das Man zerstreut und muR
sich erst finden. Diese Zerstreuung charakterisiert das «Subjekt» der Seinsart, die wir als das
besorgende Aufgehen in der nichstbegegnenden Welt kennen.“®?

3. Das ,In-der-Welt-Sein“ des , Daseins” besteht auch aus dem ,Selbst” des Daseins: Der
Mensch weist eine ,Erschlossenheit” auf, d.h., die Maoglichkeit des Menschen, alles
,Seiende” durch ,Befindlichkeit, Verstehen und Rede” einordnen zu kdnnen, was auch fir
das Miteinander mit anderen Menschen notwendig ist. ,,Entschlossenheit” hingegen, ist die
Wahl der Gestaltung der eigenen ,Existenz”; hierzu zahlt die Wahl, inwieweit man auf das
eigene ,Gewissen” hort, wozu man sich als ,Selbst”, losgelost von den Mitmenschen

betrachten kénnen muss.®

Der Ruf des Gewissens hat den

Charakter des Anrufs des Daseins auf sein eigenstes Selbstseinkdnnen und das in der Weise des

Aufrufs zum eigensten Schuldigsein.84

Das Anrufverstehen als Seinsmodus des Daseins gibt erst den phdanomenalen Bestand des im

Gewissensruf Bezeugten. Das eigentliche Rufverstehen charakterisierten wir als Gewissen-haben-

wollen. Dieses In-sich-handeln-lassen des eigensten Selbst aus ihm selbst in seinem Schuldigsein
. . . . . . . . . 85

reprasentiert phdanomenal das im Dasein selbst bezeugte eigentliche Seinkénnen.

Die ganze Struktur des ,In-der-Welt-Seins” als Einheit, zeigt das Phanomen der ,,Angst” vor
dem ,Nichts”, das der ,, Tod“ ist. Dies ist auch gleichzeitig das Grundlegende am ,,Dasein” des
Menschen, denn im Gegensatz zu allem anderen ,Seienden”, habe dieser als einziges ,,Sein“

ein Wissen um die eigene Endlichkeit.2® Durch die Angst wiederum erweist sich das ,Sein”

7 Vgl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 26, S. 118.
¥ Epd.
 Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 26, S. 116. [Hervorhebung von Verfasser].
8 Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1986, § 27, S. 129.
 Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 57-58.
# Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1986, § 60, S. 296.
¥ Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1986, § 60, S. 295.
% vgl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 14, S. 66.
27



des ,Daseins” ontologisch als , Sorge”. Durch das Wissen um die Begrenztheit seiner Zeit und
zur Erhaltung seines ,Daseins” hat der Mensch nicht nur ,Sorge”, er ist auch gezwungen,
Handlungen zu vollziehen (,besorgen”), die dieser ,Sorge” entspringen. Handlungen, die
hieraus entstehen, sind entweder auf das ,Dasein” selbst, oder auf die Mitmenschen
gerichtet.87 Das Ausfiihren von Handlungen an anderem ,Seienden” fiihrt dazu, dass man
anderes ,Seiendes”, namlich das ,Zeug” und die ,Dinge” unterschieden kann, denn das
»Zeug” ist demnach ,,des im Besorgen begegnenden innerweltlichen Seienden”.®

Das ,Dasein” des Menschen zeichnet sich somit dadurch aus, dass es einerseits Teil der
»Welt” ist, dass es sich als solches versteht und die Zusammenhange der Welt es, da es
erkennender Teil des ,Seins“ ist, durch die ,Verweisungsmannigfaltigkeit” des ,Zeugs”
entdeckt.

Gemeint ist, dass der Mensch zwischen seinem , Dasein” und dem ,Sein” von ,Zeug” auch
deshalb unterscheiden kann, weil dieses sich durch einen bestimmten ,,Gebrauch” fur diesen
erschlieft. ,Zeug” kann also vereinfacht als ein ,,Sein“ verstanden werden, dass als Werkzeug
vom Menschen erfasst wird, weil es auf einen bestimmten Gebrauch verweist. Hierzu zahlen
die ,verschiedenen Weisen des "Um-zu’ wie Dienlichkeit, Beitrdglichkeit, Verwendbarkeit,
Handlichkeit”, die eine ,,Zeugganzhe/'t”89 konstituieren. Hieraus wird noch ein weiterer
Unterschied zwischen dem ,,Dasein”“ des Menschen und dem ,,Sein”“ des ,,Zeugs” ersichtlich:
das ,Sein” des ,Zeugs” ist mit der Zugehdrigkeit zu anderem ,Zeug” verbunden, ,ein Zeug
ist” strenggenommen nie“.*°

Das , Erkennen” des ,Seins” von ,Zeug”, ,,Umsicht” genannt, geschieht deshalb auch nicht
dadurch, dass man dieses ,begafft“”, sondern durch den ,je auf das Zeug zugeschnittene
Umgang, darin es sich einzig genuin in seinem Sein zeigen kann, Z. B. durch das Haimmern

«92

mit dem Hammer.””“ In ,solchem gebrauchenden Umgang unterstellt sich das Besorgen dem

fur das jeweilige Zeug konstitutiven Um-zu®“, denn ,,je weniger das Hammerding nur begafft
wird, je zugreifender es gebraucht wird, um so urspringlicher wird das Verhaltnis zu ihm, um

so unverhiillter begegnet es als das, was es ist, als Zeug.”93

& Vgl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 14, S. 182f.

8 Vgl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 14, S. 68.
89

Ebd.
% Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 14, S. 68.
L vgl.: Ebd.
2 Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 14, S. 69 f. [Hervorhebung von Verfasser].
% Epd. [Hervorhebung von Verfasser].

28



Um ,,Zeug” zu erkennen, muss man es demnach benutzen, durch theoretische Uberlegungen
kann man sein Sein nicht vollig erfassen, sein Sein zeichnet sich somit durch ,Zuhandenheit”
fir den Menschen aus.** AuRerdem gehort dem ,,Zuhandenen [...] wesentlich ein Platz (da
wo es stehen soll, damit es im besorgenden Umgang reibungslos benutzt werden kann). *°
Durch das ,In-der-Welt-Sein“ des Menschen, kann dieser ,innerweltlich Seiendes”, wie
,Zeug” und Mitmenschen, durch das ,Besorgen” fiir sich erschlieRen, die ,Natur” stellt
jedoch ,einen Grenzfall des Seins von moglichem innerweltlich Seienden” dar, denn ,das
Seiende als Natur kann in diesem Sinne das Dasein nur in einem bestimmten Modus seines
In-der-Welt-Seins entdecken“.’® In diesem Falle hat ,das Erkennen [...] den Charakter einer
Entweltlichung der Welt“®’, das Dasein muss also von der Welt abstrahieren, um die ,Natur”
erfassen zu kénnen. Aullerdem wird die Natur in Heideggers Werk Sein und Zeit nicht blof}
als ,Vorhandenes”, oder ,Naturmacht” verstanden, sondern auch als Lieferant fiir ,,Zeug”.98
Wie bereits durch den Begriff des ,Selbst”, erklart wurde, sind ,Befindlichkeit, Verstehen
und Rede” fundamentale Existenzialien, welche die , Erschlossenheit” des , Daseins” fiir den
Menschen konstituieren. Anders ausgedriickt kann der Mensch sich, und sein Verhaltnis zur
,Welt”, dem ,In-der-Welt-Sein“, nur durch die Fahigkeiten des Filihlens, Denkens und des
(dartiber) Sprechens entdecken.”® Was nicht heiRt, dass Verstehen, ohne die Fahigkeit des
Sprechens nicht moglich ware, denn ,Verstandlichkeit ist auch schon vor der zueignenden
Auslegung immer schon gegliedert.“'® Die ‘Rede’ ist jedoch die ,Artikulation der
Verstandlichkeit [...] des In-der-Welt-Seins*.**
Die Sprache, bzw. die Verstdandigung des Menschen mit seiner Umwelt, gehdrt somit zum
,Dasein” des Menschen und verfestigt sein ,In-der-Welt-Sein“, denn ,,der Mensch zeigt sich
« 102

als Seiendes, das redet”.”" Das Dasein bleibt somit nicht in der ,Verborgenheit”. Verborgen

ist

Vgl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 14, S. 68.

Vgl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 22, S. 102. [Hervorhebung von Verfasser]

Vgl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 14, S. 65.

” Ebd. [Hervorhebung von Verfasser].

% Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 14, S. 70. [Hervorhebung im Original].

% vgl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 34, S. 161.

1% Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 34, S. 161.

% Epd.

192 Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 34, S. 165.

29



was sich zunachst und zumeist gerade nicht zeigt, was gegeniiber dem, was sich zunachst und
zumeist zeigt, verborgen ist, aber zugleich etwas ist, was wesenhaft zu dem, was sich zunachst
und zumeist zeigt, gehort, so zwar, daf es seinen Sinn und Grund ausmacht. Was aber in einem
ausnehmenden Sinne verborgen bleibt, oder wieder in die Verdeckung zurickfallt oder nur
‘verstellt™ sich zeigt, ist nicht dieses oder jenes Seiende, sondern, wie die voranstehenden
Betrachtungen gezeigt haben, das Sein des Seienden.'”

Ein weiterer Begriff, den Jelinek ebenfalls in Uber Tiere aufgreift, ist die ,Ganzheit”:

Heidegger bezeichnet hiermit das ,,Seiende” des ,Daseins” ,,zwischen Geburt und Tod.“1%

3.2.1.3 Jelineks Heidegger Dekonstruktion

Ausgangspukt fur die Darstellung von Jelineks Dekonstruktion von Heidegger soll der
Daseins-Begriff Heidegers sein.

Ich bin nichts, das die GroRe hatte, einfach da zu sein, egal, was mit mir geschieht, und zwar mir
durch dich geschieht. Diese GréRe habe ich nicht.'®

Diese Textstelle ist dem ersten Teil von UT entnommen und l4sst sich der &lteren Erzéhlerin
zuordnen. Hier wird Heideggers Begriff des ‘Daseins’ aufgegriffen und ein Widerspruch zu
seiner Theorie erzeugt, indem die Sprecherin behauptet kein Dasein zu haben, was sie laut
Heideggers Ontologie als Mensch aufgrund ihre Mensch-Seins automatisch haben miusste.
Werden andere Textstellen hinzugezogen, ergibt sich, dass dieser Widerspruch erzeugt wird,
um auf die zentrale These Jelineks hinzuflhren: Die Frau hat kein Dasein, sie ist lediglich
Zeug fiir den Mann. Deshalb hat die Frau nach Jelineks Argumentation auch keine
eigenstandige ,GroRe”, sie hat ihren Wert, wie das Zeug nur tber ihr ‘Um-Zu’ fir das Dasein,
das sich als ausschlielSlich mannlich zeigt. Deshalb kann die Frau auch letztlich nur durch
diesen sein, alles was ihr ,,geschieht” ist demnach sein Handeln an ihr und nicht umgekehrt.

Die Referenz auf Heideggers Begriff der “Dienlichkeit” macht den
‘Verweisungszusammenhang® auf den Zeugcharakter der Frau noch deutlicher; die
Verschrankung von dienen und ‘Dasein’, das so gebraucht wird, dass das Sein der Frau zu
einem bloRen ‘Da-Sein’, also anwesend sein degradiert wird. Da das Dienen zur

Seinsberechtigung wird, erhalt die Frau den Status des Zeugs in der Ontologie Heideggers,

1% Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 7, S. 35.

Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 72, S. 373.
Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 14.

104
105

30



der Zeug durch die ‘Dienlichkeit® fir das Dasein, das nach dieser Lesart der Mann ist,
charakterisiert. Deshalb lautet das Fazit der Sprecherin Gber den Status des eigenen Seins:

,Ich diene, also bin ich da”,106 was jedoch blofRes Anwesend-Sein meint, ohne einen Daseins-

Status, weshalb sie konstatiert: ,ich [...]diene, ohne da zu sein“.*%’
Zeugcharakter erhdlt die Frau auch durch die hdufige Verwendung des heideggerschen
Begriffs des (Ge-) Brauchens’, das von Heidegger dem semantischen Wortfelds des Zeugs
zugeordnet wird, da die Bestimmung des Zeugs ist, vom Dasein in Gebrauch genommen,
bzw. gebraucht zu werden.
Ich wollte alles vermeiden, das dich in deiner Entscheidung gegen mich (das heillt: gegen den
Gebrauch von mir, das habe ich ganz von dir abhangig gemacht, ob ich in Gebrauch genommen

wirde oder nicht) bestarken, ja, dich iberhaupt auf die Idee bringen konnte, mich nicht zu
brauchen.'®

Ein unabhangiges Sein kann die Frau deshalb nur erhalten, wenn sie sich dem Gebrauch
durch das Dasein, also dem Mann, verweigert. Die Verweigerung des Gebrauchs fuhrt jedoch
dazu, dass diese nur noch als 'Ding’ existieren kann, also gar nicht mehr als anwesend
wahrgenommen wird, was dem sozialen 'Tod" der Frau gleichkommt. Die Frau hat nach
diesem Denkmodell folglich nur die Wahl zwischen Zeug-Sein, oder Nicht(s)-Sein.

Aus diesem Grund kommt die Frau in die paradoxe Situation, ihren Gebrauch gegen ihren
eigentlichen Willen zu wiinschen, weshalb sie sich gegenliber ihrem Liebhaber als ,Eine, die

«109 -harakterisiert.

dich braucht! Damit du mich brauchst
Der Wunsch des Mannes, seine Bediirfnisse, bestimmen also des Sein der Frau; was bei
Heidegger Existenzialien des Daseins sind, werden auf die Frau libertragen bei Jelinek zu
Bedingungen des Zeug-Seins. Die ‘Sorge" oder der “Anruf  des Gewissens, die bei Heidegger
daseinskonstitutiv sind, werden von Jelinek in den Kontext des Zeugs verlagert, was zu einer

Umdeutung der Existenzialien fihrt und jede Selbstbeziglichkeit in Fremdbestimmtheit und

Abhéngigkeit umwendet:

1% Efriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 12.

107 Ebd
1% Efriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 9.
109
Ebd.
31



In der Liebe wendete ich dir also grofRte Besorgnis zu, wie du Gber mich entscheiden wiirdest. Ich
gab dir im voraus in allem recht, was du entscheiden wiirdest, warst du so frei. [...] Ich rufe dann
immer an. Es gibt immer als Folge einen Anruf. Es gibt immer einen Folgeanruf, denn man hat zu
folgen ja gelernt. Ich rufe schon immer an.

Die Sorge der Frau besteht darin, dem Mann als Zeug zuhanden zu sein. Im Anruf des
Gewissens meldet sich bei Heidegger mahnend das Sein. Ein Anruf ist eine Aufforderung
seinem Sein zu folgen. Jelinek parodiert dieses Denken Heideggers, indem sie es in die
Struktur ihres Geschlechterdiskurses uberfiihrt. Die Frau wird durch den Anruf also
aufgefordert Zeug zu sein und ruft den Mann an sie zu gebrauchen, der durch den Anruf
wiederum aufgefordert wird, als Dasein das Zeug zu gebrauchen.

Der entscheidende Unterschied zwischen Zeug und Dasein ist fur Jelinek jedoch das
Existenzial der ‘Sprache’, die das Dasein auszeichnet, weil es laut Heidegger dadurch als
einziges Seiendes in der Lage ist, sich mitzuteilen und dadurch die
‘Verweisungszusammenhidnge' der "Welt® zu verstehen. Die Frau hingegen ist nach Jelinek
aber auch im Sprechen fremdbestimmt (,,Hier steht: ich bin so gIUcinch”m) weshalb sie auch
Uber die Sprache keine Selbsterkenntnis (,Nein, ich weil nicht, wer hier spricht.”m) und
keinen Status als Dasein erhalten kann.

Die Frau kann sich daher die "Welt' nicht ‘erschlieBen’, kann die Welt nicht vom Zeug
abstrahieren und die "Natur" erfassen, sie ist durch ihren Zeug-Charakter fir den Mann somit
der vermeintliche Zugang zur Natur, namlich ,die Entweltlichung der Welt”,112 und dadurch
wieder Zeug. So gestaltet sich auch die vermeintliche Natur der Frau bloR als Konstrukt des
Mannes. Diese wird genauso durch den Mann festgelegt wie ihr restliches Sein, auch ihr
Korper muss sich deshalb ,,dem fremden Willen“3 figen; die alternde Frau muss deshalb,
um den Wiinschen des Mannes zu entsprechen, gerade ihre vermeintliche Natur kiinstlich
herstellen, um den gewiinschten Schein zu erzeugen, wodurch sie sich selbst entfremdet
wird. Deshalb spricht die dltere Frau in diesem Zusammenhang vom ,,Grundton des Haares,
der sich langst nicht mehr kennt, nicht mal mehr auf der Farbskala. [...] [das Haarefarben

ull4

H.A.] tauscht Haar vor, wo keines ist. Haar wird vorgetduscht, ist aber keins. Da sie ihr

Sein nur Uber ihr ‘Um-Zu" fir den Mann hat und erhalten kann, gilt die heideggersche

Y9 Fifriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 10. [Hervorhebung von Verfasser].

Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 9.

Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 16. [Hervorhebung von Verfasser].
Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 12.

Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 13.

111
112
113
114

32



“Sorge” des Daseins folglich auch nicht ihrem eigenen Sein, sondern dem des Mannes, der

demnach gleichzeitig der Grund ihrer “Sorge" ist:

Man richtet sich ununterbrochen [fiir den Mann], man richtet sich her, man richtet sich wieder
weg, man wird gerichtet, man ist besorgt, man hat nur noch Besorgnisse, man (iberlegt, was man
sonst noch zu besorgen hatte (immer diese Besorgnis, was die alles kann, unglaublich!115

In allen Bereichen des Lebens ist die Frau somit hinter dem ,fremden Willen“**®, bzw. dem

Mann ,,verborgen”,117 sie ist lediglich ein Gegenstand, der ,sich aber entsetzlich verbiegen

“18 pas Paradoxon

muls, um verborgen zu erscheinen, das heilt: gar nicht zu erscheinen.
,verborgen [..] erscheinen” ist somit kennzeichnend fiir den Seinszustand der Frau, die
durch die Unmoglichkeit charakterisiert ist, gleichzeitig fir ihr eigenes Anwesend- und
Abwesendsein sorgen zu missen (erscheinend als Zeug und verborgen als Dasein/Selbst),
wodurch die Unmoglichkeit des weiblichen Daseins aufzeigt wird.

Die heideggersche Ontologie erfasst nach Jelineks Darstellung somit nur das Dasein des

Mannes, die Frau als Frau ist in dessen Ontologie somit lediglich die "Verborgenheit'.

3.2.1.4 Zweite Spur: Julia Kristeva

In diesem Abschnitt soll aus dem Vexiertext Uber Tiere eine weitere “Gestalt’ herausgelesen
werden. Hierzu gilt es einer anderen Spur zu folgen, die durch die Begriffe "Triebfundament’,
‘Tiere', 'Begehren” und ‘Verborgenheit” gelegt ist. Diese Spur fihrt zu Kristevas

psychoanalytisch-dsthetischer Sprachtheorie.™*’

3.2.1.4.1 Das gespaltene ‘Ich’
Die Grundlage zum Verstindnis von UT ist die Theorie von Julia Kristeva, deren Vorstellung
einer stiandig ‘gebrochenen® Struktur der Sprache den Text formal konstituiert.*”® Nach

Kristevas Sprachphilosophie werden beim Sprechen gleichzeitig auf zwei Ebenen

13 Eifriede Jelinek: Uber Tiere. Reinbek 2009, S. 4.

Elfriede Jelinek: Uber Tiere. Reinbek 2009, S. 12.
Elfriede Jelinek: Uber Tiere. Reinbek 2009, S. 14.
118
Ebd.
19 Eifriede Jelinek, zitiert nach Anke Roeder: Uberschreitungen. 1996.
http://www.elfriedejelinek.com/ 08.07.09. Dieses Interview ist eines von mehreren, die belegen, dass Jelinek
Kristevas Theorie rezipiert haben muss.
120 Vgl.: Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 53.

116
117

33



Bedeutungen erzeugt: Hierbei unterscheidet Kristeva zwischen der triebhaft-'semiotischen’
und der rational-'symbolischen' Ebene der Sprache,*?! die sie durch die Konstituierung des
Subjekts im Anschluss an die Psychoanalyse Jacques Lacans erklart.'? Die “Ich’-Werdung
erfolgt im sogenannten Spiegelstadium, in dem das Kind sich selbst im Spiegel erblickt und
sich als ganzheitliches Wesen erkennt. Hier nimmt sich der Saugling zum ersten Mal als

Einheit wahr, weil er sich mit dem im Spiegel Erblickten identifiziert:

Man kann das Spiegelstadium als eine Identifikation verstehen im vollen Sinne, den die
Psychoanalyse diesem Terminus gibt: als eine beim Subjekt durch die Aufnahme eines Bildes
ausgeloste Verwandlung.123

Auf diese Weise kommt es zu einer Spaltung des ‘Ichs’, in das betrachtete ‘Ich’ und das
betrachtende ‘Ich’. Durch die Identifikation mit dem Spiegelbild kann das Kind sich als
Einheit und Ganzes imaginieren, dem die eigene Identitdt zugeschrieben wird.*** Das
bewusste ‘Ich* wird in die symbolische Ordnung der Sprache integriert'?> und représentiert
flr Kristeva somit das, was sie das ‘Symbolische™ nennt. Das triebhaft-unbewusste “Ich™ ist im
‘Semiotischen® reprasentiert.’?® Das urspriingliche, vorsprachlich-semiotische ‘Ich’ ist in der
Symbolischen Ordnung der Sprache und den bewussten Vorstellungen somit nicht mehr
vorhanden. Es existiert jedoch weiterhin im Unbewussten und artikuliert sich ebenfalls tGber
die Sprache. Dieses verdrangte Sprechen gehort jedoch nicht der Symbolischen Ordnung an,
sondern dem Semiotischen. Es lduft daher immer unterhalb des Diskurses der Symbolischen
Ordnung des bewussten ‘Ichs® mit; es verwendet dieselben Worte (Signifikanten), die
Signifikation ist aber eine andere. Deshalb erhalten die Signifikate zwei unterschiedliche
Bedeutungen, einmal im Symbolischen (Artikulationsort des bewussten ‘Ichs’) und ein
anderes Mal im Semiotischen (Artikulationsort des unbewussten, triebhaften ‘Ichs‘).m

Das Symbolische hat eine rational-logische Struktur. Voraussetzung hierfir ist, dass nicht nur
das Subjekt der Sprache, sondern auch die in der Sprache abgebildeten Objekte klare

Identitdten haben. Die Identitdten der Objekte sind jedoch ebenso imagindr wie die des

Subjekts, denn ihre ldentitdt wird, ebenso wie das Subjekt, durch thetische Setzungen

12 Vgl.: Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 35.

Vgl.: Jacques Lacan: Das Spiegelstadium als Bildner der “Ich*-Funktion. 1996, S. 178f.
Vgl.: Ebd. [Hervorhebung von Verfasser].

24 vgl.: Ebd.

125 vgl.: Ebd.

126 Vgl.: Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 35.

Vgl.: Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 53.

122
123

127

34



desselben erzeugt. In der Welt erscheinende Phanomene werden durch sprachliche
Benennungen zu Objekten, die in die symbolische Ordnung der Sprache mit festumrissenen
Grenzen eingefihrt werden. Nur so ist es moglich, dass durch die Sprache Aussagen Ulber
Inhalte gemacht werden konnen. Deshalb gilt: ,,Jedes Aussagen — sei es eines Wortes oder
eines Satzes — ist thetisch, denn es setzt Identifizierung voraus.“*?

In der Symbolischen Ordnung missen die Grenzen und Identitéten deshalb strikt eingehalten
werden, andernfalls waren die rationalen Leistungen, die lber die Sprache erbracht werden,
also auch Wissenschaft und Philosophie nicht moglich. Der tatsdchliche Wahrheitsgehalt
dieses Denkens ist aus Kristevas Perspektive jedoch prekar, denn die ,,moderne Philosophie
erkennt allgemein an, daR dem transzendentalen Ego das Recht zukommt, die die

Bedeutung einfihrende Thesis zu repréisentieren.”129

Dieses ‘transzendentale Ego” ist es
also, das die Bedeutungen einfiihrt. Es setzt die Thesis, ist aber gleichzeitig selbst das
Ergebnis einer thetischen Setzung. Denn das in der Symbolischen Ordnung reprasentierte
‘Ich” ist selbst das Produkt der thetischen, also identitatsstiftenden Setzung im
Spiegelstadium. ,Die Setzung des imaginierten Selbst bringt die Setzung des Objekts mit sich,

das seinerseits ebenfalls abtrennbar und bezeichenbar wird.“**°

Das unbewusste ‘Ich’, der
eigentliche ,Setzer” verschwindet aus dem Diskurs.*

Die diskursiven Ordnungen, wie sie sich aus der logisch-rationalen Struktur der Symbolischen
Ordnung ergeben sind, weil sie nicht auf ihre psychologischen Entstehungsbedingungen
reflektieren, notwendig ideologisch. Dies zeigt sich besonders an der zweiten, fiir die

«“132 poreits

Subjektkonstitution notwendigen Setzung: der ,«Entdeckung» der Kastration.
durch die erste thetische Setzung entsteht eine, den Geschlechterdiskurs pragende
‘Dualitat’: Das vorsprachlich-triebhafte, die Setzung vornehmende “Ich’, nimmt sich nicht als
selbststindige Einheit war, sondern erfdhrt sich als /ustbesetzter Kérper in symbiotischer

Einheit mit der Mutter.!®

Erfahrt sich das ‘Ich’ nun im Spiegelstadium als eigenstandiges
imaginares Subjekt, wird die Mutter zum Objekt.
Hinzu kommt, dass mit dem Eintritt in die symbolische Ordnung der Sprache das Subjekt den

Bereich der "Mutter’ verldsst und den Bereich des Vaters' beritt, denn die symbolische

128 Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 53. [Hervorh. von Verfasser].
129 julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 54f.
39 julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 56.
Bt Vgl. Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 55. ff.
132 Julia Kristeva : Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 55.
133

Vgl.: Ebd.

35



Ordnung ist ‘mdnnlich’. Da die Vaterinstanz das tUbermachtige Ordnungsprinzip der Ebene
des Symbolischen ist, kommt der Eintritt des Subjekts in die symbolische Ordnung einer
‘Kastration® gleich,”** da das eigene Lusterleben durch die viterliche Ordnung unterbunden
wird. Als Folge kann das gespiegelte “Ich’ seine Subjektwerdung nur abschliefen, indem es

die eigene Mutter verwirft, was eine allgemeine Verwerfung des Weiblichen bedeutet.®

3.2.1.4.2 Das gespaltene Sprechen

Mit den beiden thetischen Setzungen ,sind die beiden Trennungen vollzogen, die die
Entstehung des Zeichens vorbereiten“.’®® Es entstehen die Objekte, auf die die Signifikanten
der Sprache verweisen. Da das Subjekt aber gespalten ist, artikuliert es sich in zweierlei

Zeichensystemen:

Da das Subjekt immer semiotisch und symbolisch ist, kann kein Zeichensystem, das von ihm
erzeugt wird, ausschliefSlich «semiotisch» oder »symbolisch« sein, sondern verdankt sich sowohl
dem einen wie dem anderen. [...] Beide Modalitaten sind vom Prozess der Sinngebung, durch den
sich die Sprache erst konstituiert nicht zu trennen; lber die Dialektik, die beide Modalitdten
unterhalt, lassen sich einzelne Diskurstypen definieren (Erzdhlung, Metsprache, Theorie,
Dichtung, etc.), soll heifen: Die sogenannte »natirliche« Sprache |dsst verschiedene
Artikulationsweisen des Semiotischen mit dem Symbolischen ™

Somit sind an der Produktion von Diskurstypen immer beide Ebenen der Psyche beteiligt.
Diese Behauptung bricht mit der Moglichkeit von rationaler, triebfreier, wissenschaftlicher
Rede und stellt somit den Anspruch des abendldandischen Denkens in Frage, die Welt rein
rational erkliren zu kénnen: Weil die Philosophie die ,Produktionsbedingungen“**®des
Sprechens und den ,natirlichen und gesellschaftlichen ProzeR“**° in den die Subjekte
eingebunden sind ignoriert, wird sie von Kristeva der Kritik unterzogen.

Das Besondere der poetischen Sprache ist bei Kristeva durch ,den Einbruch des

«140

Semiotischen in das Symbolische charakterisiert, denn

34 Vgl.: Julia Kristeva : Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 56.
135

Vgl.: Ebd.
3 julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 55. [Hervorhebung von Verfasser].
37 Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 35. [Hervorhebung von Verfasser].
138 Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 55.
3% Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 132.
0 julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 71.

36



Die Sprache wird tendenziell ihrer symbolischen Funktion enthoben und nunmehr in semiotischer
Artikulation entfaltet. Tritt die Stimme hinzu, entsteht «Musik» in den Buchstaben. [...] Das
Eindringen des Semiotischen ins Symbolische bleibt dennoch relativ. Das durchlassige Thetische
sichert weiterhin die Setzung des Subjekts, das sich jetzt im ProzeR befindet. Dank der Setzung
bewahrt die Musikalitdt ihre Bedeutung und entfaltet sich in ihr: logische Synthesen — alle
Ideologien — werden in ihrer eigenen Logik aufgerieben und dorthin versetzt, wo nichts mehr von
Idee, Zeichen und Syntax, wo also nichts mehr vom Logos zeugt: In das reine semiotische
Funktionieren.™""

Das Rhythmisch-Musikalische der semiotischen Ebene der Sprache ist weiblich konnotiert; es

2 Neben dem

reprasentiert das Urspriingliche, Miitterliche, aber auch Triebhafte.*
Rhythmischen verweist das Lachen auf die semiotische Ebene der Sprache, es ist ,ein
Symptom des Bruchs und ist das was Verbotsschranken hebt, was in das (vom Schopfer
symbolisierte), Verbotene eindringt und den zerstorerischen, gewaltsamen, befreienden

Trieb in es hineintréigt.”143

3.2.1.4.3 Das ‘Begehren’
Aus der fiir die Sprache konstitutiven Spaltung ergibt sich die sprachliche Struktur des
‘Begehrens’; Kristeva erklart dieses im Anschluss an die Hegelschen Begriffe des

“Selbstbewusstseins™ und der ‘Begierde:

Das Selbstbewusstsein artikuliert sich von dem Augenblick an, da es den Gegenstand — das
Andere — verliert; [...] es verneint das Andere, um zu sich zu kommen und um die Einheit mit sich
selbst zu verwirklichen [...]

die ‘'Begierde’ ist demzufolge die Verneinung des Gegenstandes in seiner Andersheit als
»selbstindiges« Leben; sie impliziert die Uberfiihrung dieses solchermalen amputierten
Gegenstandes in das erkennende Subjekt; sie bedeutet die Ubernahme der Andersheit, deren
Heterogenitat im Inneren der Gewissheit und des Bewusstseins aufgehoben wird.™

Hegels Vorstellung des Selbstbewusstseins ist an den Weltgeist gebunden, der sich tiber die
Individuen seiner selbst bewusst wird und sich damit objektiv (also wahrhaft) selbst erkennt.
In dieser Selbsterkenntnis gelangt er zur "Ganzheit'. Mittels der “'Begierde™ eignet sich das
Selbstbewusstsein die auBerhalb seiner selbst stehende Welt an. Die "Begierde’ ist das
Streben danach, das Andere mit sich zu vereinigen, mit dem Ziel zur Ganzheit zu erlangen.
Die ‘Begierde’ verfahrt dabei dergestalt, dass es die Objekte in ihrer Andersheit als

selbststdndiges Leben negiert, um sie zu integrieren.

1 Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 72. [Hervorhebung von Verfasser].
2 Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 55.
3 Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 218. [Hervorhebung von Verfasser].
% Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 138f.
37



Wadhrend bei Hegel diese Ganzheit objektiv erreicht werden kann, ist dies bei Lacan
unmoglich. Denn das Selbstbewusstsein des Ich bei Lacan beruht von Anfang an auf einer
Tauschung, denn die Ganzheit und Identitat des Ichs ist immer imaginar. Das Begehren, das
der Begierde bei Hegel strukturell entspricht, kann deswegen auch nur unbewusst sein, da
nur das unbewusste (vorsprachliche) Ich den Mangel empfindet. Voraussetzung fir das
‘Begehren” ist der Eintritt in die Symbolische Ordnung der Sprache, denn Trieb und
‘Begehren’ sind nicht Dasselbe. Der korperliche Trieb richtet sich auf andere Koérper, das
‘Begehren aber ist die »Tatsache eines der Sprache ausgelieferten TIERES«.'*

Weil sich das Subjekt innerhalb der Symbolischen Ordnung dadurch konstituiert, dass es sein
urspriingliches Ich abspaltet, ist dieses in der Symbolischen Ordnung nicht vertreten, d.h. es
ist verworfen. So wie das reale Ich verworfen wird, um in der Sprache reprasentiert zu sein,
werden alle realen Objekte verworfen, also von ihren Kérpern abgetrennt und zu Zeichen
innerhalb der Symbolischen Ordnung gemacht. Der reale Kérper muss abwesend sein, um als

Zeichen reprdsentiert werden zu kénnen:

Damit flihrt das Verwerfen das Objekt als wirklich ein, das gleichzeitig bezeichenbar wird in dem
Sinne, daR es fiir ein dem signifikanten System zugehdriges Objekt gehalten wird, als dem Subjekt
untergeordnet, das es mit dem Zeichen setzt. Die auf diese Weise lber das Verwerfen
hergestellte Zeichenrelation mit ihrer vertikalen Dimension — sprechendes Subjekt/DrauRen —
wird in das Innere des signifikanten Systems mit der horizontalen Sprachdimension projiziert:
syntaktisches Subjekt/Pradikat. Das zum bezeichenbaren Objekt gewordene DrauBen und die
Funktion der Pradikation erweisen sich nun als so etwas wie die Haltepunkte der Negativitat, des
Verwerfens, die beide ineinander verschrankt und nicht voneinander zu trennen sind. Die
Negativitidt — das Verwerfen — steht demnach fiir eine Funktionsweise, die nur durch die
Setzungen’ hindurch erkennbar ist, in die sie eingeht, in denen sie verborgen ist [...]

Jede Verbalisierung registriert das Verwerfen als eine Folge von Differenzen, sie fixiert es und
verliert es damit. **®

Das ‘Begehren’ ist somit ein Prozess

s Jacques Lacan: Die Ausrichtung der Kur und die Prinzipien ihrer Macht. 1973, S. 628. In: Kristeva, Julia: Die
Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 137.
148 Julia Kristeva : Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 128. [Hervorhebung von Verfasser].

38



der von den Bedlrfnissen, bzw. Trieben seinen Ausgang nimmt und Uber sie hinausgeht:
Nahtstelle zwischen dem «Sein der Sprache» und dem »Nicht-Sein der Objekte«147 [..] Das
‘Begehren” ist demnach eine Bewegung, die das Lustprinzip hinter sich |dRt und eine schon
signifikante Realitdt besetzt — «das ‘Begehren’ ist das ‘Begehren’ des Anderen»"*® -, in die sich
das Subjekt miteinbezieht als geteiltes und bewegtes: Weil es begehrt ist es Subjekt einer Praxis;
diese Praxis ist immer schon vollendet in dem MaRe, wie ihr Feld, das »Reale« unzugdnglich ist,
da es sich jenseits des «ironischerweise so genannten LustprinzipS»149 befindet.

,Das Triebfundament des ‘Begehrens’ wird auf diese Weise beseitigt, vergessen, und die
Aufmerksamkeit kann sich nun dem ‘Begehren’ selbst zuwenden“.*® Daher ist das Subjekt

«151

auf immer von der ,«das Reale» genannten «Objektivitat» getrennt, denn

das ‘Begehren’ dieses Subjekts griindet im Trieb (der »psychosomatischen Nahtstelle«, der —
welches auch immer die phantasmatischen Identifizierungen sein mégen, in die das "Begehren’
ihn fUhrt — unbefriedigt bleibt, denn das "Begehren’ weicht vom Trieb ab, weil dieser «Subjekt
und ‘Begehren’ spaltet»lsz.153

Der Trieb richtet sich also auf den Korper, das ‘Begehren’ auf den Anderen. Das zum Zeichen
entleerte Objekt kann nun vom Subjekt gefiillt werden. Es wird zur Projektionsflache. Das
Subjekt, das sich als Einheit imaginiert, kann dies nur tun, indem es bestimmte Anteile als
Nicht-Ich von sich abspaltet und ausschlieft. Das unbewusste ‘Begehren’ des triebhaft-
kdrperlichen “Ichs” méchte diese Einheit wieder herstellen, um ein Ganzes zu werden. Dies
ist dieselbe Bewegung, wie wir sie aus dem Selbstbewusstsein bei Hegel kennen. Wie
gesehen, geschieht dies bei Hegel Uber die 'Begierde’, die das Andere in das Bewusstsein
hebt, indem es in seiner eigenen Identitat als selbstandiges Leben ausgeldscht wird. Ebenso
verfahrt das ‘Begehren” bei Lacan, jedoch mit einem wesentlichen Unterschied, der aus der
Spaltung des ‘Ichs’ resultiert:

Das Gespaltene ‘lch® kann sich seiner Selbst nicht bewusst sein, denn der Ort des
‘Begehrens’ ist vom Ort der vorgestellten Einheit getrennt. Weil das “Ich’ sich als Ganzheit

imaginiert, ist es sich seines abgespaltenen ‘Begehrens’ nicht bewusst. Das begehrte Objekt,

w Jacques Lacan: Die Ausrichtung der Kur und die Prinzipien ihrer Macht. 1973, S. 627.
% Ebd.
149 Jacques Lacan: Die Ausrichtung der Kur und die Prinzipien ihrer Macht. 1973, S. 851.
% julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 137. [Hervorhebung von Verfasser].
1 Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 137.
12 Jacques Lacan: Das Sein der Sprache ist das Nicht-Sein der Objekte. 1973, S. 853.
133 Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 137. [Hervorhebung von Verfasser].
39



soll nur die projizierten Abspaltungen reprasentieren, weshalb das Begehren zwangslaufig
ins Leere laufen muss und die erstrebte Ganzheit nie erreicht werden kann. Lacan
beschreibt das Begehren als eine ,Metonymie der Seinsverfehlung”,154 und bestimmt es
seinem Wesen nach als ,Todesbegehren“*>>, da auRerhalb der Symbolischen Ordnung kein
Sein fur das imaginierte Subjekt moglich ist. Dies ergibt sich daraus, dass die symbolische
Ordnung die Ordnung des Lebens ist; wird die Sprache verlassen, um sich mit dem aufRerhalb
der Ordnung stehenden Anderen zu vereinigen, bedeutet dies eine ‘Uberschreitung” in den
Bereich des ‘Todes’, denn die symbolische Ordnung ist die Matrix, die das ‘Leben’ erzeugt.

Aullerhalb der Reprasentation zu stehen heilst somit keine Identitdt zu haben und ist daher

gleichbedeutend mit dem "Tod’, da Identitdt nur tGber die symbolische Ordnung hergestellt

werden kann.

3.2.1.4.4 Kunst/Poesie

Als Folge aus dem bisher Gesagten leitet Kristeva Konsequenzen fiir die poetische Gestaltung
von Literatur ab. Die Revolution der poetischen Sprache soll demnach das Urproblem der
menschlichen Psyche |6sen, die Spaltung des Ichs, die verlorengegangene Einheit des
Menschen mit sich selbst, soll durch die Poesie Gberwunden werden.

Fir Kristeva stellen sich die Resultate einer Ubermachtigen, mannlichen Symbolischen
Ordnung als Ausschluss des Weiblichen und die Erzeugung eines einzigen (mannlichen) Sinns
dar, wodurch ein Begehren erzeugt wird, das zu einer Disharmonie des Menschen fihrt.
Denn die vermeintliche Ganzheit, die innerhalb der Symbolischen Ordnung durch die
Verwerfung des Weiblichen imaginar erzeugt wird, ist die Bedingung fir das Entstehen des
Begehrens, das auf die Herstellung einer realen Einheit zielt. Gleichzeitig macht die
Symbolische Ordnung durch ihre Setzungen und Verwerfungen das Erlangen dieser Einheit
unmoglich. Die Symbolische Ordnung ist somit das Problem, deren Ldsung sie zu sein
vorgibt.

Fir Kristeva kann die Spaltung, die durch den Eintritt in die Sprache herbeigefiihrt wurde,
nur durch die Sprache selbst aufgehoben werden. Um die Ubermacht des Symbolischen zu
vermindern, muss daher das Semiotische gestarkt werden; dies kann laut Kristeva am besten

Uber die Poesie vollzogen werden, da diese als literarischer Diskurstyp durch ihre Musikalitat

% | acan zitiert nach Kristeva. Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 136.

[Hervorhebung von Verfasser].
133 Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 136.
40



und Rhythmik, die wiederum fiir das Weibliche steht, das Semiotische am starksten zum

Ausdruck bringt. Die Poesie bildet fiir Kristeva den Ort, an dem die Triebe, die

die thetische Phase nicht aufnehmen und in Signifikant/Signifikat Uberleiten konnte, weil jede
Unregelmaligkeit  hinsichtlich der  “Zensur  gesellschaftlicher Art’, der “Zensur’
Signifikant/Signifikat, unter anderem, wenn nicht vor allem, ein Drdngen der Todestriebe
bezeugt, die kein Signifikant, kein Anderer, kein Spiegel und keine Mutter befriedigen konnten. In
den Praktiken der »Kunst« offenbart sich das Semiotische nicht nur als dessen Aggressor;
insofern gibt die Kunst auch Aufschluss liber die Funktionsweise des Semiotischen.'®

Um diese unbefriedigten Triebe nicht ldanger unbericksichtigt zu lassen, muss die
Symbolische Ordnung Uber die Sprache destabilisiert werden. Grundlegendes Mittel hierfiir
ist nach Kristeva vor allem die Poesie, die sich sprachlich auf die bestehenden thetischen
Setzungen bezieht, es jedoch mit dem Erzeugen von Briichen, die das Semiotische
hervortreten lasst, destabilisiert.

In der Parodie sieht Kristeva daher die Moglichkeit der Schwachung der Symbolischen
Ordnung am starksten ausgepragt, da diese durch Bezugnahme auf die bestehende
normative Ordnung Briiche erzeugt, die ,,Wahrheiten pulverisiert, «musiziert», was bedeutet,

vervielféltigt, kurz, indem und insofern er sie dem Lachen zufiihrt, sie zum Lachen bringt.“**’

So wird verstandlich, daB der Text genau dieser ethischen Forderung nachkommt. Also kann nicht
langer von der ‘Kunst® - vom Text — verlangt werden, eine fir »positivk gehaltene Botschaft
mitzuteilen. Das eindeutige Aussprechen einer solchen Botschaft ware schon die Aufhebung der
ethischen Funktion, wie wir sie verstehen. 158

Der Poesie kann deshalb auch nicht die Aufgabe zufallen engagiert zu sein:

Eine solche Konzeption von der ethischen Funktion von Kunst trennt uns radikal von jener, die
Kunst in die reprasentationsdienste einer sogenannten progressiven Ideologie oder einer
Avantgarde-Philosophie stellen will und somit die Besonderheit der ‘Kunst™ verleugnet, namlich
ihren Platz zwischen Metasprache bzw. Kontemplation einerseits und dem Triebausbruch
andererseits.

Kristeva verspricht sich also von einer Stdrkung der semiotischen Ebene die

Wiederherstellung der vorsprachlichen Einheit des Menschen, die gleichbedeutend mit einer

1 Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 59.
7 Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 227. [Hervorhebung von Verfasser].
38 Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 226f.
41



Harmonie des Menschen mit sich selbst ist. Indem sie somit auf das gesamte Sein des
Menschen wirken kann, hat diese auch eine ethische Dimension.

Die ethische Funktion der Poesie besteht also darin, den ‘einen Sinn" der Symbolischen
Ordnung zu dekonstruieren, der die Spaltung des Subjekts aufrecht erhilt. Es kann daher
laut Kristeva nun nicht mehr darum gehen, Sinn zu vermitteln, denn jedweder Sinn ware
eine Bestdtigung der Symbolischen Ordnung mit ihren thetischen Setzungen und
Verwerfungen. An dieser Stelle wird Kristevas Theorie explizit feministisch, denn das
‘Verworfene' ist das "Weiblich-Mutterliche.

Ethisch ist deshalb gerade eine Poesie, die nicht die Ethik der Symbolischen Ordnung
reproduziert, sondern die das Semiotische, also das ‘miutterliche’ Prinzip und damit das
Musikalisch-Rhythmische gegeniiber der Semantik des Symbolischen stark macht und somit
die Signifikanten Uber die Signifikate stellt.®

Aus dieser Perspektive wirde sich gerade das performative, Postdramatische Theater mit
seiner Abwendung von der Semantik als "weiblich’ erweisen. Wie in der Analyse des zweiten

Teils von Uber Tiere gezeigt werden soll, schlieRt sich Jelinek einer solchen Perspektive nicht

an.

3.2.1.5 Die Frau als Objekt des ‘Begehrens’

-Jelineks Adaption der Begehrensstruktur nach Julia Kristeva

Schon der Titel des Werkes Uber Tiere kann als Anspielung verstanden werden, da Kristeva
den Menschen Uber das ‘Begehren’ definiert, dem Wunsch nach der imaginaren Vereinigung

von Mann und Frau Uber die Sprache, denn das Begehren erscheint bei Kristeva als die

»Tatsache eines der Sprache ausgelieferten TIERES“.**° Der Mensch ist daher ein eigenartiges

Tier, da er in der Sprache, durch die Spaltung des Ichs von seinem Korper (seinem

Triebfundament) abgeschnitten ist und dadurch zu befriedigungslosem Begehren bestimmt

«161

ist. Jelinek setzt die Theorie des Begehrens um, wenn sie von ,,Gestirnen spricht, die

19 Vgl.: Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 226.

160 Jacques Lacan: Die Ausrichtung der Kur und die Prinzipien ihrer Macht. 1973, S. 628. In: Kristeva, Julia: Die
Revolution der poetischen Sprache. 1978, S. 137.
' Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 4.

42



sich in sinnlosem Begehren um irgendwelche andren Gestirne drehen, ich habe nie verstanden

wieso und wie, denn das Begehren kann nicht soviel bewirken, es kann viel, doch so viel auch
. . 162

wieder nicht.

Das Begehren gehort somit, wie in Kristevas Theorie, nicht zur Natur, nicht zu den Gestirnen,
sondern betrifft nur die Menschen, weil es an die Sprache gebunden ist. Deswegen kann das
Begehren auf der Ebene der "Gestirne™ nichts ,bewirken“(s.o.). Ausgang der Sprache und des
Begehrens ist jedoch das ‘Triebfundament’, das im Kérper verankert ist, ,,denn das Alles ist

das Leibhaftige, und das ist fundiert.“*®®

Durch die Spaltung des Ichs richtet sich der
korperliche Trieb des Subjekts auf den Korper des Objekts, die Begierde aber will die
imaginare Einheit mit dem von ihm Abgespaltenen erreichen, das es auf die Objekte seines
Begehrens projiziert. Dieses Begehren ist nicht einzulésen und wird daher zum ,,sinnlose[n]
Begehren”. In Jelineks Lesart hat die Frau — wie bereits anhand von Heidegger gezeigt wurde
— keinen Subjektstatus; was der Mann begehrt ist somit nur seine eigene Projektion, flr den
die Frau lediglich “Zeichen" ist. Sie muss somit auch nach dieser Theorie abwesend sein, um
Uberhaupt sein zu kénnen. Oder mit den Worten der alteren Frau: ,Ich bin die Schon-
Abwesenheit, wahrend ich noch immer nicht da bin, ich bin etwas anderes.“***
Fir Kristeva ist das Objekt das "Verworfene’, das somit in der Symbolischen Ordnung
‘verborgen' bleibt. Durch Jelineks Interpretation der Frau als Objekt des Mannes, da nur der
Mann Subjektstatus besitzen kann, wird die Frau hier zum ‘Verworfenen’, bzw.
“Verborgenen™ erklart.

Bei Heidegger, wie bei Kristeva, ist die Frau nach Jelineks Lesart somit das "Verborgene®
hinter der mannlichen Sprache und die Bedingung seiner Subjektkonstituierung, was anhand
derselben Textstelle wie bei Heidegger gezeigt werden kann, was auBerdem den Kipptext-
Charakter von UT zeigt: Die Frau muss sich ,entsetzlich verbiegen [...], um verborgen zu

erscheinen, das heift: gar nicht zu erscheinen.“*®

192 Epd.
1 Epd.
1% Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 16.
1% Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 14.

43



3.2.1.6 Dritte Spur: Judith Butler

Wadhrend die beiden vorhergehenden Spuren relativ deutlich durch die haufige
Wiederholung bestimmter Begriffe aufzufinden sind, ist dritte Spur im ersten Teil anhand
von Begriffen weniger leicht zu erkennen. Im ersten Teil von Uber Tiere finden sich nur die

Signalworter “Anruf’, "Ruf” und "Natur’.

3.2.1.7 Judith Butlers Kritik an der "Geschlechterontologie’
Wahrend Kristeva auf der psychischen Ebene verbleibt, um den Einfluss der Sprache auf die
Subjektkonstituierung zu erklaren, betrachtet die poststrukturalistische Philosophin Judith
Butler zu diesem Zweck ebenso die realen Kérper, die Kristeva in ihren Uberlegungen
unbertcksichtigt lieB. Kristeva will nur die psychischem Mechanismen innerhalb der Sprache
und ihre Wirkung auf die Korper untersuchen und kann darum die wechselseitige
Beeinflussung von Korper und Sprache aus methodischen Griinden nicht einbeziehen. Butler
hingegen sieht eine Wechselwirkung zwischen Kérper und Sprache, denn:

Diskurse bilden die symbolischen Ordnungssysteme, die die Wirklichkeit und Kérperlichkeit in der

das Individuum lebt, vorgeben, dem Subjekt vorgdngig sind und von diesem «verkorpert»

werden. Diskurse umfassen alles Wirkliche, Wahrnehmungs- und Handlungsweisen ebenso wie

abstrakte Begriffe und institutionelle, technisch-medial Verfahren, der Erzeugung wirklicher
Korper. Sie stellen die Materialitdt her, indem sie ein Kérperschema konfigurierer:.166

Fir Butler gibt es somit —im Gegensatz zu Kristeva - kein ,korperliche[s] Natursubstrat*;'®’

wie Foucault betreibt sie genealogische Kritik an den Diskursen, indem sie aufzeigt, dass die
allgemeingiiltigen Begriffe von "Natur’ diskursiv erzeugte Konstruktionen sind. Butler wendet
sich somit grundsatzlich gegen jede Art von Ontologie, also einer Auffassung, die behauptet,

dass es ein bestimmtes, vordiskursives ,Wesen der Dinge“'®®

gabe. Hierzu zahlen fur Butler
die Natur- und Sozialwissenschaften, die die Diskurse erzeugen, welche die Materialitat von
Kérpern in ihren geschlechtlichen Kategorien erst hervorbringen und sie nachtraglich
naturalisieren. |hre genealogische Kritik bewirkt deshalb ,Deontologisierung und

Denaturalisierung“*®®

1% Hannelore Bublitz: Judith Butler. Junius Verlag, Hamburg 2002, S. 28f. [Hervorhebung von Verfasser].
%7 Hannelore Bublitz: Judith Butler. Junius Verlag, Hamburg 2002, S. 51.
188 Hannelore Bublitz: Judith Butler. Junius Verlag, Hamburg 2002, S. 44.
189 Hannelore Bublitz: Judith Butler. Junius Verlag, Hamburg 2002, S. 45.
44



Der Korper erscheint aus sprachtheoretischer Sicht als Wirkung einer Zeichenordnung. In der
sprach-und diskurstheoretischen Perspektive gibt es kein Reales, Vor- oder AuBerdiskursives, das
dem Symbolischen vorausgesetzt werden kann. Das den Sprechakten und Diskursen Vorgédngige
ist wieder eine Zeichen-, Sprach-, oder Diskursordnung. Diskurse bilden demnach die
Bedingungen, namlich die vor aller Erfahrung liegenden Apriori, sozialer Wirklichkeit.

Die Macht der Diskurse tber den Korper wird ausgeiibt durch performative Handlungen. Der
Begriff der Performativitat wurde von John L. Austin gepragt. Er beschreibt den Sachverhalt,

dass jedes Sprechen eine soziale Handlung vollzieht:

Es handelt sich darum, dass Worte, anstatt etwas Reales zu beschreiben eine “handlungsartige’
Qualitat besitzen. Bezeichnen und vollziehen fallen zusammen. Performative Sprechakte
erzeugen demnach das, was sie beschreiben. Sprache hat hier also wirklichkeitserzeugenden
Charakter.*™

Durch Wiederholungen und Zitate wird der Diskurs immer wieder neu bestatigt und
eingelibt. Deshalb kann die Performativitdt als die Macht des Diskurses beschrieben werden,
durch stédndige Wiederholungen Wirklichkeit zu erzeugen.172

Wie die Kérper werden, laut Butler, auch die Subjekte durch Diskurse erzeugt. Dies geschieht

durch die "Anrufung’:

Die Anrufung zitiert eine Konvention, eine soziale Ordnung, die dem anwesenden Subjekt

grundsatzlich vorrausgeht. Sie fiihrt eine Realitdt ein. Die Einschreibung der Aussagen in das

Subjekt dokumentiert nicht nur die Gleichférmigkeit der Aussagen, deren Wiederholung und

Ordnungsschema, sondern auch die Macht der Konvention. Dabei wird das Subjekt ohne und
. . ap e 173

gegen seinen Willen durch Unterwerfung konstituiert

“17% und kann nicht

Hierdurch wird die Sprache zur ,Bedingung der Mdglichkeit des Subjekts
als seine blofRRe Ausdrucksform betrachtet werden. Der performative Sprechakt der Anrufung
ist eine Setzung, durch den die Subjektivierung eines angesprochenen Individuums erfolgt,
das auf diese Weise ,,in ein gesellschaftliches Leben gerufen wird“.}”® Die diskursive Macht,
durch die dies geschieht, ist eine Macht ohne Subjekt. Die Individuen sind nicht die Urheber
der Diskurse, sie leiten sie in autorisierten Sprechakten lediglich weiter. Somit liegt der

Ursprung der Anrufung nach Butler im Dunkeln.

7% Hannelore Bublitz: Judith Butler. Junius Verlag, Hamburg 2002, S. 28f.

Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 23. [Hervorhebung von Verfasser].
Vgl. Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 70. [Hervorhebung von Verfasser].
% Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 34.

7% Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 35. [Hervorhebung von Verfasser].

7 Judith Butler: Hafs spricht. Zur Politik des Performativen. 1998, S. 225.

171
172

45



Doch obwohl die Individuen die Bedeutung der Diskurse nicht kontrollieren, tragen sie als
Sprecher dennoch Verantwortung, denn die normativen Sprechakte sind nicht
unveranderbar;'’® durch wiederholte performative Sprechakte entsteht diskursiv erzeugte
Materie. Aber gerade die ,stdndige Wiederholung der konstituierenden Normen oder

Konventionen verweist darauf, dass Materie nicht ein fiir alle Mal, sondern immer wieder

177

hervorgebracht wird* Deshalb wirkt die Performanz als Wiederholung nicht nur

wirklichkeitsstabilisierend, sondern sie enthalt auch ,die Méglichkeit der Umdeutung und
Verschiebung von Bedeutungen“'’®, da sie auf die Instabilitit der Normen verweist und

somit aufzeigt, ,daR die Korper sich nie vollig den Normen fligen, mit denen ihre

Materialisierung erzwungen ist“.}”®

Fir Butler ist nun auch das Geschlecht diskursiv erzeugt. Die korperlich vorhandenen

Geschlechtsorgane werden zur Metapher einer Geschlechterordnung, wobei kérperliche

180

Merkmale in Geschlechtsmerkmale Gberfiihrt werden.™™" Die Art und Weise wie der Korper

als Geschlechtskorper kodiert wird folgt

kulturspezifischen Ordnungsstrukturen, diskursive Regeln, die, als kulturelle Imperative, lber die
Zurechnung von Koérpern und Subjekten und einem Geschlecht entscheiden. Sie bilden als
Geschlechterordnung das historische Apriori, die historische Bedingung der Wahrnehmung des
Korpers als binar strukturierte Geschlechtskdrper und den Rahmen fiir seine Zuordnung zu
ausschlieBlich einem Geschlecht.’®

«182

Das durch die ,heterosexuelle Matrix geschaffene Korperschema konstruiert die Korper

als ‘natlirliche Korper’ und geht auf die Erkenntnispolitik der Humanwissenschaften

k.’® Der Diskurs erzeugt somit die Differenz der Geschlechter, die er als natlrlich

zuric
konstruiert und leitet von dieser Setzung Merkmale ab, die jeweils einem Geschlecht

zugeschrieben werden:

76 Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 35.

Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 37. [Hervorhebung von Verfasser].
Ebd. [Hervorhebung von Verfasser].
Judith Butler: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. 1995, S. 21.
Vgl.: Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 58.
Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 59.
182
Ebd.
'8 vgl.: Ebd.

177
178
179
180
181

46



Dabei handelt es sich nicht einfach um eine bindre Differenz der Geschlechter, sondern um die
Markierung einer Differenz, in der das mdnnliche Geschlecht als — universelles — Subjekt firmiert
und das weibliche den Subjektstatus niemals erreicht. Durch die kulturelle Matrix bekommt das
Geschlecht eine Unausweichlichkeit. Es kann nicht wie ein Verkleidung oder Maskerade
gewechselt werden, sondern ist als »wahres«, «authentisches» grundlegend fiir die Einheit einer
Identitdt. Damit wird die heterosexuelle Matrix zu einer Zwangsordnung des Geschlechts.™*

Es gibt keine Identitat, die sich auBerhalb dieser Matrix bilden kann.

Auch Kategorien, wie androgyn, bi-, trans-, oder homosexuell verweisen immer auf die Differenz
einer Zweigeschlechtlichkeit von weiblich und mannlich und die Unterscheidung von Homo- und
Heterosexualitat. So ist etwa die Kategorie androgyn als das das Weibliche und Mannliche
Uberschreitende und Uneindeutige ohne Bezugnahme auf diese nicht versténdlich. Als das tber
die bindre, heterosexuell strukturierte Geschlechterdifferenz Hinausweisende ist es zugleich
immer auf die Norm der Differenz (des Weiblichen und des Mannlichen) zuriick- und in sie
eingebunden.185

Im Anschluss an Baruch de Spinozas These, dass ,jedes Subjekt das Begehren hat, im

eigenen Sein zu beharren”,186 entwickelt Butler ihre These von ,lebbaren Ontologien”.187
Dieses Begehren im eigenen Sein zu verharren, ist flr Butler , eine spekulative Annahme, die
nur im Rahmen der kulturellen und sozialen Bedeutung dieses Begehrens Sinn macht*,88

denn

wenn bestimmte soziale Anrufungen (nicht alle) das Subjekt zwingen, auf seiner eigenen
Ausléschung zu beharren, und wenn es auch stimmt, dass zu existieren bedeutet, in Beziehung zu
einer sozialen Norm, die einem eine soziale Existenz gewahrt, zu existieren, dann kann die
Abwesenheit von Normen, in denen sich das Subjekt (an)erkennen kann, zum Selbstmord des
Subjekts fuhren.'®

Deshalb sind es ,,Normen sozialer Anerkennung”, die ,eine lebbare Ontologie, eine lebbare
Art des Seins reglementieren.”190

Um lebbare Ontologien zu erméglichen, miissen die Geschlechterrollen und die mit ihnen
verbundenen Wertungen und Verwerfungen Uberwunden werden. Ein Aufbrechen der
diskursiven Normen lasst sich folglich durch das Aufweichen der Wiederholungsstrukturen
erreichen: Um die performative Praxis der tradierten Diskurses zu verlassen, fordert Butler

eine performative Subversion, die sie durch parodistische Imitation, erreichen will. Indem das

Original parodiert wird, erfolgt eine Infragestellung seiner Glltigkeit, weil das Parodierte

¥ Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 65. [Hervorhebung von Verfasser].

Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 66.

Judith Butler zitiert nach Hannelore Bublitz: Ein Interview mit Judith Butler. 2002, S. 125.
¥ Ebd.

1% Ebd.

18 ), dith Butler zitiert nach Hannelore Bublitz: Ein Interview mit Judith Butler. 2002, S. 125.
Judith Butler zitiert nach Hannelore Bublitz: Ein Interview mit Judith Butler. 2002, S. 126.

185
186

190

47



seiner unhinterfragbaren Autoritdt und seiner Sinnhaftigkeit beraubt wird. Infolgedessen

tritt eine ,Vervielfaltigung der Sichtweisen“***

auf das parodierte Original ein; es ist somit als
Norm nichtmehr zitierféhig, wodurch der Diskurs langfristig verandert werden soll. Durch die
Parodie der Geschlechterrollen erweist sich das "Original’ des Geschlechts als ,Kopie einer
Kopie®, die ,nichts anderes als einer Parodie der Idee des Natiirlichen und Urspriinglichen

istu 192

Butlers Theorie mindet also in einer gesellschaftlichen Praxis, die durch bewusst
erzeugte Performativitat eine neue Wirklichkeit schaffen will.
Butlers Ziel ist somit die Uberwindung der naturalisierten Kategorie ‘Geschlecht” durch

performative Subversion.

Eine neue Gleichheit der Geschlechter ergibt sich dann dadurch, dass Menschen nicht durch
bindre, normativ definierte mannliche oder weibliche Geschlechterrollen eingeschrankt werden,
die sich durch den Ausschluss abweichender Geschlechtsidentititen konstituieren.'*®

Obwohl Butler eine Hierarchie innerhalb der Mann/Frau-Dichotomie ausmacht, beteiligt sie
sich nicht am ,,Umkehr-Diskurs®, der von der Mehrheit der Feministinnen praktiziert wird.
Fiir Butler ist es der Grofiteil der Feministinnen, der ,unkritisch die Strategie des

“19% Indem sie die

Unterdriickers nachahmt, statt eine andere Begrifflichkeit bereitzustellen.
Kategorie Geschlecht dekonstruieren will, ohne sich am ‘Umkehr-Diskurs® zu beteiligen,
destabilisiert sie die grundlegende Dichotomie von Mann und Frau und stellt so gleichzeitig
das Binaritdtsprinzip (Logozentrismus) des Denkens in Frage.

Butlers Modell ist demnach ein politisches Queering-Programm, da es ihr nicht darum geht

neue Geschlechter zu produzieren, sondern eher, eine lebbarere Welt fiir die Geschlechter zu
gestalten, die es schon gibt, insbesondere fiir diejenigen, die durch ihre Nichtkonformitat mit
Geschlechteridealen lange Zeit gelitten haben."”

Gemeint sind also beide Geschlechter; Butler will eine Emanzipation der Subjekte, die bei
sich eine Differenz zwischen der fiir sie lebbaren Realitdit und dem normativen Ideal

entdecken.®

! Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 84.

Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter. 1991, S. 58.

193 Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 52.

19% Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter. 1991, S. 33.

Judith Butler zitiert nach Hannelore Bublitz: Ein Interview mit Judith Butler. In: Bublitz, Hannelore: Judith
Butler. 2002, S. 131.

192

195

48



Der Begriff Queer umfasst das von der Norm als sonderbar, lacherlich und merkwirdig
Markierte und somit Abgelehnte.’®’ Queer ist somit Alles, was sich nicht dem Diskurs fiigen
kann oder will, es zeigt sich im ,entgleisende[n] K&rper, [der] entgleisende[n] Stimme, die

«198

das Abwesende — Rassen-, Klassen-, [und] Geschlechtszugehorigkeit — aufdecken. Als ein

Ausdruck fiir das Verraten dessen, was verborgen bleiben sollte, funktioniert «queering» wie die
Aufdeckung von sowohl Sexualitat, als auch Rasse in der Sprache — eine Aufdeckung, die die
verdrdngende Oberfldche der Sprache aufbricht.199

Queer ist ,an eine im Sprechen ausbrechende Wut dergestalt geknipft, dass das Sprechen
erstickt und gebrochen wird.“*®® Als Methode ist es ein Zur-Sprache-bringen von
Ausgegrenztem, was eine Demaskierung des normativen Diskurses zur Folge hat. Queering
meint somit auch immer die Dekonstruktion normativer Muster durch das blof3e Nennen des

Abwesenden, bzw. Ausgegrenzten.

3.2.1.8 Jelineks Butler-Adaption

-Der "Ruf’ zu weiblicher “Natiirlichkeit’

Uber den Begriff des Anrufs soll die Konstruktion von Butlers Philosophie in Jelineks Text

eroffnet werden:

Na gut, ich liberlege es mir noch und rufe Sie dann an. Ich rufe dann immer an. Es gibt immer als
Folge einen Anruf. Es gibt immer einen Folgeanruf, denn man hat zu folgen ja gelernt. Ich rufe
schon immer an.””

Wie bei Heidegger hat der Anruf bei Butler eine appellative Funktion fir das Subjekt. Es wird
durch den Anruf unter die Matrix der Macht unterworfen. Der Ruf enthalt die allgemeine
Aufforderung; im Anruf wird das Subjekt dem Ruf unterworfen. Wenn sich Mann und Frau

gegenseitig "anrufen” wird auf die immer wieder notwendige performative Wiederholung

% Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 89

Vgl.: Hannelore Bublitz: Judith Butler. 2002, S. 90.
198
Ebd.
1% Judith Butler: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. 1995, S. 233. [Hervorhebung
von Verfasser].
% Ebd.
?%* Elfriede Jelinek: Uber Tiere. Reinbek 2005, S. 12.

197

49



der Anrufung hingewiesen, wodurch die Geschlechter nach den Mustern der bipolaren

geschlechtlichen Matrix laut Butler konstruiert werden:

Ich rufe wieder an. Er ruft wieder an. Dann rufe wieder ich an. Ich rufe auch aus dem Ausland an,
. . . . 202
damit du mich international verwenden kannst.

Wie der Geschlechterdiskurs vor allem die Frau zu naturalisieren versucht, zeigt Jelinek in
folgender Passage, in der es um den Zwang geht, der durch den allgemeinen Ruf auf

alternde Frauen ausgeibt wird, sich die Haare zu farben:

Warum also ruft man jetzt danach? Und ruft nach einer aktiven attraktiven Verfarbung? Wo doch
der Grundton schon nicht mitgestimmt hat, und so war die Wahl ungiiltig. Das soll er gefalligst
dem Herbstlaub zurufen, das kann alles von allein, er soll es rufen, der Grundton des Haares, der
sich langst nicht mehr kennt, nicht mal mehr auf der Farbskala, die in vielen langen, schrecklichen
Strdhnen im Supermarkt héingt.203 [...] Aber Natur bin ich, zumindest in gewisser Weise, in dieser
gewissen leisen Weise, die mein Haar betrifft, leider auch nicht [...] Sie ist alles. Die Natur. Nein,
nicht unsere, die muR ja bekleidet bleiben! Die Natur.®

Die Frau wird somit durch den Ruf gezwungen, die "weibliche Natirlichkeit” herzustellen, die
vom Diskurs von ihr verlangt wird und der die mannlichen Wiinsche insoweit wiedergibt, als

dass der Diskurs, der dem Mann vorausgeht, diese Anspriiche bei ihm erzeugt.

3.2.1.9 Vierte Spur: Eduard Morike

Die vierte Spur besteht nicht nur aus Begriffen, sondern aus ganzen Zitaten in Form von

Montagen aus Eduard Mérikes Gedicht Verborgenheit®®

292 Eifriede Jelinek: Uber Tiere. Reinbek 2009, S. 13.

203 Ebd

%% Elfriede Jelinek: Uber Tiere. Reinbek 2009, S. 14.

Eduard Morike: Verborgenheit. In: Werke und Briefe. Historisch-kritische Gesamtausgabe. Stuttgart 2003, S.
145. Von den vier Strophen des Gedichts werden fiir die Analyse nur die ersten drei wiedergegeben, da die
letzte Strophe eine Wiederholung der ersten ist.

205

50



Verborgenheit

LaR, o Welt, o lalR mich sein!
Locket nicht mit Liebesgaben,
LaRt dieB Herz alleine haben
Seine Wonne, seine Pein!

Was ich traure weil ich nicht,
Es ist unbekanntes Wehe;
Immerdar durch Thranen sehe
Ich der Sonne liebes Licht.

Oft bin ich mir kaum bewuRt,

Und die helle Freude ziicket

Durch die Schwere, so mich driicket
Wonniglich in meiner Brust.

In Morikes Gedicht Verborgenheit spricht ein lyrisches Ich, das nicht eindeutig einem
Geschlecht zugeordnet werden kann. Durch die Wiederholung des Imperativs ,Lal o Welt, o
lal’ mich sein”, der an die Welt gerichtet wird, gegeniiber der das lyrische Ich verborgen sein
mochte, wird der Wunsch gedullert, mit seinen Gefiihlen alleine zu sein, mit seinem
Innersten fiir sich alleine gelassen zu werden. Das Herz ist der verborgene Ort, in den sich
das lyrische Ich vor der Welt zuriickzieht. Dort findet das lyrische Ich die Einheit mit sich
selbst. Diese Moglichkeit besteht, nach Kristeva, Butler und Jelinek aber ausschlieflich fir
ein mannliches Ich. Damit bildet Mdrikes Gedicht eine mannliche Ontologie im Sinne
Heideggers ab. Der Wunsch nach Weltabkehr bei Mérike entspricht dem, was Heidegger
unter der ‘Entweltlichung der Welt" als Weg zum Seinsverstdandnis begreift. Da die Welt bei
Heidegger Ort des Seins ist und der Mensch als Dasein dadurch gekennzeichnet ist, dass er
zwar Teil der Welt ist, diese auch teilweise im Modus des Man-Seins (dem sozialen Seins)
durchleben muss, jedoch zu seinem eigentlichen Selbst-Sein finden kann, indem er eine
Entweltlichung der Welt betreibt, zu der die Abstrahierung von Zeug, Natur und "‘Man" vom
Dasein gehort, wodurch dieses sein eigentliches Sein erschliellen kann.

GemaR der mannlichen Ontologie ist eine Entweltlichung der Welt, bzw. die Abkehr von der
Welt zur Selbstfindung der Frau nicht moglich. Sie ist fir den Mann die natur- ding- und
zeughafte Welt, die diesen umgibt, sie kann daher nicht davon abstrahieren um zu einem
eigentlichen Sein zu gelangen, da sie sonst von sich selbst abstrahieren misste und zum

Nichts wirde.

51



Aber nach dieser Ausschweifung muB ich doch um jeden Preis, den du mir nennen wirst, auf der
Welt bleiben, um fiir dich die Welt zu sein, wenn es mir nicht gelingt, wenigstens in der Welt zu
bleiben, was gleichbedeutend ist mit: Welt zu bleiben. Denn wenn ich Welt bleiben kann, dann
darf ich bleiben. Sonst bin ich immer weg, wie immer weg oder fiir immer weg.zo6

Indem Jelinek Teile des Gedichts in einen “weiblichen’ Kontext stellt und einer weiblichen
Sprecherin in den Mund legt, entsteht erneut eine Kippfigur, weil die Ubertragung des

mannlichen ontologischen Modells in die weibliche Sphare zu einem Widerspruch fihrt.

Lal o Welt, o laR mich sein! Finger weg von mir! Wirds bald! Welt, o laB mich sein oder lal mich
wenigstens diese eine Welt, die ich kenne, fiir dich sein (die, die ich nicht kenne, ist, glaube ich,
zu schrecklich, um sie fur dich zu sein!), [...] LaR mich eine Geliebte sein bitte oder laf mich
wenigstens ganz sein. Das ware mir noch lieber. Ich bin also ganz.zo7

Die Ganzheit des Zeugs aber ist die Zeugganzheit, also eine Ganzheit die dadurch entsteht,
das sie auf ihren Gebrauch fir das Dasein verweist und somit nicht “eigentlich” ist.
Ich gab dir im voraus in allem recht, was du entscheiden wiirdest, warst du so frei. Ob ich dir
trauen kann, weild ich nicht, was ich traure, weil} ich auch nicht, es ist unbekanntes Wehe, und
daher: Ich wollte alles vermeiden, das dich in deine Entscheidung gegen mich (das heiRt: gegen
den Gebrauch von mir, das habe ich ganz von dir abhdngig gemacht, ob ich in Gebrauch

genommen wiirde oder nicht) bestdrken, ja, dich {berhaupt auf die Idee bringen konnte, mich
nicht zu brauchen.”*

Im Kontext dieser Rede wird das Trauern semantisch anders aufgeladen als bei Mérike und
auch das unbekannte Wehe ist ein anderes. Der Grund der Trauer kénnte der Frau nur
bekannt sein, wenn die Sprache die Perspektive der Frau reprasentieren wiirde. Da diese
jedoch ausschlielllich das universelle mannliche Subjekt reprasentiert und nur sprachliche
Muster und damit lebbare Ontologien fiir den Mann bereitstellt kann sie den Grund ihrer
Trauer nicht ergriinden. Es bleibt das unbekannte Wehe von Zeug, das Zeug bleiben muss,

um nicht Nichts zu sein.

2% Elfriede Jelinek: Uber Tiere. Reinbek 2009, S. 15.
27 Epg.

28 Elfriede Jelinek: Uber Tiere. Reinbek 2009, S. 9.
52



3.2.1.10 Multistabile Wahrnehmung und performative Dekonstruktion

Bei der Lektlire des Textes wird der Leser, wie oben gezeigt wurde, also zwischen die
Diskurse gebracht. Er muss zwischen den verschiedenen Bedeutungsebenen hin und
herwechseln, um die Diskurse miteinander zu verschranken, wodurch diese sich erst
kommentieren, ergdnzen, kritisieren oder dekonstruieren. Die gewohnte Wahrnehmung
muss verlassen werden, um sich auf eine “weibliche® Perspektive auf das Sein einzulassen.
Da die verschiedenen Diskurse miteinander nicht zu vereinbaren sind, wird der Leser zu
einer multistabilen Wahrnehmung gezwungen, durch die eine performative Dekonstruktion
der mannlichen Perspektive erfolgt.

Gemeint ist, dass Jelineks Verfahren darin besteht, den Leser Spuren verfolgen zu lassen, die
unvollstdandig und vieldeutig in ihrer Aussage sind. Unvollstdandig sind sie insofern, als der
Leser ja keine diskursiv entwickelten Theorien zu lesen bekommt, sondern diese lber die
Spuren selbst aktiv konstruieren muss. Da die Theorien vom Leser jedoch auf den Inhalt der
Textoberflache bezogen werden missen, da diese in die Textoberflache eingebettet sind,
wird der Leser dazu gezwungen einen Zusammenhang zwischen konstruierter Theorie und
gegebenem Kontext herzustellen, wozu eine weitere Konstruktionsebene erforderlich wird.
Der Versuch einen Sinnzusammenhang zwischen Theorie und Kontext herzustellen gelingt
nicht immer widerspruchsfrei. So konnen im ersten Teil die Theorien von Kristeva und Butler
mit der Aussage auf der Textoberflache in Einklang gebracht werden, wodurch diese erganzt
und bestarkt wird. Heideggers Ontologie hingegen wird dadurch dekonstruiert, indem die
Begriffe seiner Philosophie in die konkrete Lebenswelt von Frauen Ubertragen werden,
wodurch sie eine semantische Umdeutung erfahren. Hinzu kommt, dass viele Spuren auf
mehrere Theorien gleichzeitig verweisen und der Leser somit die jeweils gerade konstruierte
Theorie nicht nur mit der Textoberflache, sondern auch mit den anderen, an der jeweiligen
Stelle aktualisierten Theorien in Verbindung bringen muss, wodurch im ersten Teil von Uber
Tiere der Effekt entsteht, das durch die Nennung eines bestimmten theoretischen Begriffs
eine mehrfache Dekonstruktion der heideggerschen Ontologie moglich ist, wenn dieser
Begriff auf ein gegenteiliges Konzept von Kristeva oder Butler verweist. Durch dieses
Verfahren, das den Leser stindig zwischen der Textoberfliche und den von ihm
konstruierten Theorien hin und her wechseln lasst, wird der Leser in eine multistabile

Wahrnehmung versetzt. Das heilst, dass die hier vorgenommene Dekonstruktion keine

53



diskursive, sondern eine performative ist, denn weder werden die Theorien diskursiv
entwickelt, noch wird die Dekonstruktion diskursiv vorgefihrt: Jelinek verwendet einerseits
Begriffe, die klar auf den Geschlechterdiskurs bezogen sind und andererseits solche, die den
eingearbeiteten Theorien angehoéren und in den Kontext des Geschlechterdiskurses versetzt
werden. Dadurch dass der Leser Heideggers Ontologie nun selbst im Geschlechterdiskurs
kontextualisieren muss, kann sich der Leser in einem aktiven performativen Prozess, der
eigenen Involviert in der heideggerschen Ontologie und somit im damit verbundenen
mannlichen Herrschaftsdiskurs bewusst werden. So dekonstruiert der Leser nicht nur

Heidegger, sondern auch sein eigenes Denken.

3.2.2 Der zweite Teil von Uber Tiere

Die Spuren, die im ersten Teil des Textes ausgelegt wurden haben die Theorien Heideggers,
Kristevas und Butlers zutage gebracht. Im ersten Teil werden die Theorien inhaltlich-
dekonstruktiv verwendet. Im zweiten Teil werden sie zu formalen und strukturellen

Gestaltungsprinzipien des Textes.

3.2.2.1. Die Textoberflache: Mannerdiskurse

Der zweite Teil von Uber Tiere besteht aus den Mitschnitten der Zuhélter-Telefonate und
den Protokollen zum Exorzismus der Anneliese Michel. Obwohl kein Nebentext vorhanden
ist, der Auskunft (iber das Geschlecht der Sprecher geben kdnnte, wird Uber das Gesagte
deutlich, dass im zweiten Teil des Textes der Geschlechterdiskurs ausschlieRlich aus der
mannlichen Perspektive dargestellt wird.

Anhand der Diskurse, die Uber die Frauen gefiihrt werden, wird vorgefiihrt, wie die Koérper
im Sinne von Judith Butler durch die Zuschreibungen der geschlechtlichen Matrix
performativ erzeugt und anschlieBend naturalisiert werden. Es wird augenscheinlich, dass

sich hinter den religiosen, 6konomischen und sexuellen Diskursen nur der Herrschaftsdiskurs

54



des Mannes verbirgt. Die , unverstellte Objektsprache“?®® der Zuhilter-Telefonate bot Jelinek
die Gelegenheit dies anhand von Originalmaterial aufzuzeigen. In einem Interview macht sie

explizit darauf aufmerksam, dass das von ihr Dargestellte die Realitat ist:

Das ist die Realitat. Manner sprechen oft so tber Frauen, und wenn sie fiir die Frauen bezahlen,
dann wollen sie natliirlich auch anschaffen, was sie dafiir kriegen wollen. Sozusagen der private
Diskurs Gber Frauen als Geschéftsgespréich.m

Die Frauen, die hier nur ,in Warenform“?*

vorkommen, sind keine Individuen, sondern nur
Objekte des Mannes. Es finden im Gegensatz zum ersten Teil, wo eine Frau spricht keine
Reflexionen mehr statt; hier zeigt sich der mannliche Trieb und das mannliche Begehren

unverhallt.

3.2.2.2. Heidegger: Gebrauchender Umgang

Auf der Textoberflache des zweiten Teils ist keine Spur mehr von Heideggers Ontologie zu
finden, sie strukturiert jedoch die Rede der Zuhdlter und der Freier: Den Frauen kommt in
diesen Gesprachen eindeutig die Funktion des Zeugs zu, das dem Mann zum (sexuellen)
Gebrauch dienen muss. In aller Deutlichkeit wird vorgefiihrt, was es heiRt, als Frau Zeug zu
sein und vom Dasein “erkannt’ zu werden: Das Erkennen des Seins von Zeug, geschieht durch
den ,je auf das Zeug zugeschnittene Umgang, darin es sich einzig genuin in seinem Sein

w212

zeigen kann, Z. B. durch das Himmern mit dem Hammer. In Uber Tiere: ,Sie machen fast

alles, auRer Griechisch. Das ist ihr Charakter“.?** In ,solchem gebrauchenden Umgang
unterstellt sich das Besorgen dem fiir das jeweilige Zeug konstitutiven Um-zu“, denn ,je
weniger das Hammerding nur begafft wird, je zugreifender es gebraucht wird, um so
urspriinglicher wird das Verhaltnis zu ihm, um so unverhdiillter begegnet es als das, was es ist,

als Zeug.“**

209 Wolfgang Kralicek und Klaus Niichtern: Stolz ist mir sehr fremd. Interview mit Elfriede Jelinek. In: Falter

Verlagsgesellschaft mbH, Wien 2007.
210
Ebd.
' Ebd.
2 Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 14, S. 69 f. [Hervorhebung von Verfasser].
Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 17.
Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 14, S. 69 f. [Hervorhebung von Verfasser].

213
214

55



Jelinek ironisiert dies, indem sie den konkreten ‘unverhillten® Gebrauch der Frau durch den
Mann vorfihrt, und die Erkenntnisse Uber die Frau, die der Mann aus diesem

‘gebrauchenden Umgang™ gewinnt:

Aber ich buder sie in Arsch, das sag ich dir. In Arsch. Ich sage das. In Arsch. Ich sage das. Das ist
mir wurscht. Buder sie, wohin du willst. Sie hat eine tolle Persdnlichkeit und spricht viele
Sprachen. Und sie ist menschlich in Ordnung. Sie ist in Ordnung. Das ist mir wurscht, sag ich dir.
In Arsch. Ich sage das. In Arsch. Ich habe ja nicht gesagt, sie ist eine Mega-Prinzessin, aber sie ist
sexy, hat tolle Titten.”"

Die "Erkenntnisse” (iber das Wesen der Frau sind somit aus zwei Griinden banal: Erstens, weil
sie sich in oberflachlichen und nichtssagenden Aussagen wie ,sie ist menschlich in Ordnung”
erschopfen. Und zweitens wegen der schlecht kaschierten Triebhaftigkeit, die trotz der

relativierenden Aussagen Uber die Frau als Mensch, nicht verleugnet werden kann.

3.2.2.3. Kristeva: Das Semiotische und das Begehren

Julia Kristevas Theorie des Semiotischen geht als formales Gestaltungsprinzip in den zweiten
Teil von Uber Tiere ein. Das Semiotische ist das Musikalisch-Rhythmische, worin sich das
Triebhaft-Vorsprachliche als das Weiblich-Miitterliche ausdriicken soll. Im Semiotischen
artikuliert sich das Verworfene, das in der semiotisch geprdagten Sprache der Poesie zum
Ausdruck kommen soll. Die Sprache im zweiten Teil von UT ist rhythmischer gestaltet als im
ersten Teil. Was sich artikuliert, ist aber keineswegs das Weiblich-Miitterliche im

Semiotischen, sondern der mannliche Trieb, das Triebfundamet des Begehrens:

Koénntest sie erst mal vorab checken, schicken. Checken, schicken, ficken. Checken, schicken,
ficken. Zahne splittern. Knie beugen.216

oder:

“?17 s lieRen sich weitere Belege fiir

,Ficken ficken ficken! Voller Blut! Bis die Zahne splittern.
die rhythmisierte Sprache anfiihren, der Kontext aber bleibt immer derselbe: der mannliche

Trieb. Was Jelinek im zweiten Teil vorfuhrt ist deshalb die Dekonstruktion von Kristevas

> Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 24.

Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 30.
Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 29.

216
217

56



Revolution der poetischen Sprache, denn das Semiotische bildet somit keine Ausdrucksform
fiir das Weiblich-Verworfene. Der Mann zeigt sich hierdurch als das Subjekt der Sprache und
der Sexualitdt, weshalb weibliche Sexualitdt genauso unmdglich ist, wie ein weibliches
Sprechen, denn die Frauen sind nur das, was die Manner in sie projizieren

Die Frauenkorper werden somit zu leeren Signifikanten fir das unstillbare Begehren der
Manner. Die Briiche, die Kristeva in der Symbolischen Ordnung erzeugen will, um das Lachen
zu befoérdern und das Semiotische zu befreien, konnen keine Losung fiir die Frau bieten,
wenn die Starkung des Semiotischen nur die Befreiung des mannlichen Triebs darstellt, der
bereits frei ist, nicht aber die Befreiung des Objekts bedeutet, auf den dieser gerichtet ist.
Fir Jelinek stellt Kristevas Theorie also nur eine weitere Stirkung der maénnlichen
Vorherrschaft dar.

Die Dekonstruktion von Kristevas Theorie fiihrt bei Jelinek jedoch nicht zu einer
vollstdndigen Destruktion der Vorlage, sondern zu einer Modifikation derselben: Gemeinsam
ist Beiden die Funktionalisierung des Lachens, mit dem Ziel, die Symbolische Ordnung zu
schwachen. Jelinek kann Kristevas Modell der Starkung des Semiotischen auch deshalb nicht
unterstltzen, weil sie darin eine implizite Verstarkung der diskursiven Geschlechterrollen
erblickt, die durch Kristevas Identifizierung des Semiotischen mit dem ‘Miitterlichen’
entsteht.

Bei Kristeva werden vor-diskursive Identitdten angenommen und das Semiotische wird als
die urspriingliche Einheit des Kindes mit der Mutter gedeutet, weshalb das Weibliche von
Kristeva auf die, nach Butler erst diskursiv erzeugte, Rolle des Miutterlichen festgelegt wird.
Aus dieser Position kann die Frau keine von der diskursiv festgelegten Mutterrolle
abstrahierte Identitdt entwickeln; im Konzept des Miitterlichen ist weder Individualitat, noch
Sexualitat vorgesehen. Hier beginnt das, was Butler unter dem Begriff der "Naturalisierung’
kritisiert: Die Festlegung des Menschen auf bestimmte Geschlechterrollen, die im
Nachhinein als natiirlich postuliert werden.

Um Kristevas Konzept dennoch in seiner intendierten Weise, also als befreiende Revolution,

umzusetzen, korrigiert Jelinek dieses mit Butlers De-Naturalisierungskonzept.

57



3.2.2.4. Butler: Das Performative

Was Jelinek im zweiten Teil von Uber Tiere vor allem aufzeigt, ist das diskursive Erzeugen
und Befestigen von Frauenbildern durch performative Wiederholungen. Indem die Kunden
des Escortservices ihre Frauenbilder immer wiederholen und Frauen begehren, die diesem
Muster entsprechen, erzeugen sie performativ eine Wirklichkeit, die die Frauen durch den
Diskurs der Manner erzeugt. Dadurch entsprechen die Frauen wieder dem Zeug Heideggers,

das so ist wie es dem Dasein erscheinen soll:

Die Frau soll nicht zu erregt sein. Und sie soll nicht zu wenig erregt sein. Sie soll nicht zu trocken
sein, sie soll nal’ sein, nein, nicht zu naR und nicht zu trocken. Bitte, ich will nicht unbedingt gleich
ins Nasse greifen.218

Der Unterschied zwischen Frau und Zeug besteht ledig darin, das das Zeug, die Ware, ihre

Gebrauchsmodi (Handlichkeit, Dienlichkeit) selbst erzeugen muss, so dass es ,im

besorgenden Umgang reibungslos benutzt werden kann.“**°

Sie ist offen denkend. Ist sie offen denkend? Sie ist offen. Sie denkt. Sie ist offen denkend. Ja. Ist
sie offen denkend genug fiir Golden Shower und ob sie mit anderen seltsamen Praktiken
einverstanden ist. Sie ist offen denkend genug fiir Golden Shower.”?®

Der ,Umgang” von dem bei Heidegger die Rede ist wird von Jelinek konsequent in den des
Konsumenten und seines Produkts libersetzt. Die Frau erscheint als Produkt, das sich aktiv
nach den Wiinschen des mannlichen Konsumenten gestaltet. Dieses Motiv wird konsequent
durchvariiert, durch die Verkaufsgesprache erscheinen die Frauen nur noch in Kérperteilen

und Dienstleistungen, die gleichzeitig deren Materialwert bestimmen.

Spater dann keine Aufpreise fiir Kissen und Naturfranzosisch, alles inklusive. Jede
Verlangerungsstunde kostet 200.- alles inklusive. Nachhilfe kostet nicht extra. Pa3t! Top stylen
und schminken, dann gibts eine Stunde Arbeit fiir sie, plus Arsch kostet Aufpreis. Der Kunde ist
Anwalt. Er hat angerufen und eine GroRbestellung aufgegeben. Verkehr ohne ist Aufpreis von
100.- PafRt! Ich nehme das Geld gleich mit. Unbedingt Striimpfe, keine Strumpfhose. Das ist
Standard bei uns. Die Damen haben alle Strapse.221

18 Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 18.

Vgl.: Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1993, § 22, S. 102. [Hervorhebung von Verfasser].
Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 25.
Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 26.

219
220
221

58



Die Frau wird hiermit zum ‘Inbegriff- des Mannes, der entscheidet, was alles “inbegriffen” ist
und wie die Frauen ‘standardisiert” werden missen:

[...] und dann gibt’s auch noch Vollendung in den Mund extra, das ist aber inbegriffen, da machen

Sie sich keinen Begriff, was alles inbegriffen ist! Arschficken kostet aber Aufpreis. Machen die

auch Oralverkehr ohne Gummi? Bieten sie gegen Aufpreis an, ja. Okay. Nein, entschuldigen Sie,
das ist Standard, das ist inklusive.??

Es ist demnach nur konsequent, dass die Frauen an diesen Gesprachen im zweiten Teil nicht
beteiligt sind. Es herrschen die Marktgesetze von Angebot und Nachfrage, wobei die Ware
nicht mitzureden hat:
,Diese Leute erwarten sehr groB, sehr schlank, sehr gutes Englisch und im Bett perfekt im Bett
perfekt. Dann ist es kein Problem kein Problem. Du hast zumindest 6 Kilo zuviel zuviel zuviel. Wer

zuviel Gewicht hat — keine Chance. Wer kein Gewicht hat, keine Chance. Wer keine Chance hat,
hat kein Gewicht.”**®

Neben der performativen Erzeugung des Korpers durch die Sprache wird hier auch auf

24 angespielt, wonach Kérper, die als Subjekte

Butlers These aus Kérper von Gewicht
verworfen sind kein gesellschaftliches Gewicht haben.
Jelinek setzt Butlers Philosophie im zweiten Teil jedoch nicht nur inhaltlich, sondern auch
formal um, wenn sie Butlers subversive Strategie der Geschlechter-Parodie im gesamten
zweiten Teil anwendet, um die Phrasenhaftigkeit des mannlichen Diskurses als schlecht
kaschierte Triebhaftigkeit zu entlarven.

Bevor alle Hillen fallen, zeigen sich auf den Gesichtern Angespanntheiten und alle méglichen

Spannungen. Es knistert die Erotik, denn diese Frau ist vom Charakter her interessant. Was fir

ein schoner Augenblick das flr sie sein muB, jetzt jetzt jetzt! Was kostet sie und fiir wen

interessiert der Kunde sich und wie interessant ist sie vom Charakter her? [...]
Sie machen fast alles, auRer Griechisch. Das ist ihr Charakter.””

Butler will, dass durch die Parodie das Original in Frage gestellt wird und somit nicht mehr
zitierfahig ist. Jelinek Gbertragt Butlers Konzept der Parodie als Kdrperperformance auf die
Literatur, indem sie die Gesprache der Manner durch Kalauer parodiert.

Die Kalauer, also lacherliche Wortwitze, zeigen hierbei die Lacherlichkeit der Méanner, die

Uber den Kontrast von nach AuBBen dargestelltem Selbstbild und dem tatsachlichen, triebhaft

222 Eifriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 20. [Hervorhebung von Verfasser].

?2 Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 25.
2% Judith Butler: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. 1995.

2 Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 17.
59



menschenverachtenden Sein besteht. Die kinderlieben Politiker und die Freier, die vorgeben
auch am Charakter der Frau interessiert zu sein, werden durch den gezielten
Zusammenschnitt ihrer Aussagen als Heuchler entlarvt:
Wir waren beim Charakter, wie ist er? Der Kunde hat es eilig, denn er muf} nachste Woche in die
Ukraine fahren und sich um minderjahrige StraBenkinder kiimmern, die leider von keinem lieben

Pater und keiner lieben Schwester betreut werden, deswegen noch rasch zur Partneragentur,
. . 226
aber nicht um einen Partner zu bekommen.

Der Kalauer kann aber auch eine andere Funktion annehmen:

Wir schauen noch mal ins Internet, und dann stopfen wir dieses Loch zu, egal welches, nein
dieses, nein, das dort, egal welches, nein, dieses dort, nein, lieber das, dieses Loch gehért einem
Julia Roberts-Typ227

Das Funktionieren dieses Kalauers ist durch eine metonymische Struktur gekennzeichnet:

Die Identifikation der Frau als “Julia Roberts-Typ" steht fiir die Standardisierung der Frau
durch den mannlichen Diskurs, der Frauen nicht als Individuen, sondern lediglich als
Vertreter eines bestimmten konstruierten Typs zuldsst. Hier scheint Butlers These der
Typisierung der Geschlechter und der Individuen innerhalb der Matrix durch, die Subjekte als
Geschlechter festlegt und nur bestimmte damit verbundene Typen-Muster zuldsst. In der
Formulierung ,dieses Loch gehort einem Julia Roberts Typ“ sind zwei verschiedene Typen
des metonymischen Redens miteinander verschrankt. Einmal die metonymische
Verwechslung von Ursache und Wirkung und zum anderen das “pars pro toto'. Das pars pro
toto liegt vor, wenn die Frau als Loch bezeichnet wird und dieser Teil somit flr die ganze
Frau steht. Die metonymische Verwechslung von Ursache und Wirkung liegt vor, wenn
behauptet wird, der Julia Roberts-Typ, der nur ein standardisiertes Muster ist nach dem die
Frau konstruiert wird, sei die Frau. Hier wird die nachtragliche Naturalisierung des Diskurses
als die Ursache des Diskurses ausgegeben.

Durch die sprachliche Struktur der Metonymie wird der mannlich-ontologische Diskurs ad
absurdum gefihrt:

Die traditionelle Ontologie geht von einer Substanz aus, der Attribute zugeordnet werden.
Ubertragen auf die Textstelle von Jelinek bedeutet das: Der ,Julia Roberts Typ” sei die

Substanz, der das Attribut Loch zukdame. Die kausallogische Argumentation wiirde demnach

28 Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 17.

7 Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 19. [Hervorhebung von Verfasser].

60



lauten: Weil es einen Julia Roberts Typ gibt, gibt es einen Kérper mit dem dazugehorigen
Loch.
Nach diesem Modell wiirde sich der Mann fir die Frau interessieren, deren Loch wéare von
zweitrangigem Interesse. Durch die sprachliche Struktur des pars pro toto wird diese
Vorstellung jedoch dekonstruiert: Sie macht klar, das Geschlecht das Wesentliche Merkmal
der Frau ist. Auf dieses wird sie reduziert und als dieses wesentlich begehrt. Die Konstruktion
der Frau als Julia Roberts-Typ erfolgt nachtréglich, gewissermaRen um das Loch herum. Es
handelt sich hier also um eine metonymische Verkehrung.
Im folgenden Beispiel zeigt sich die Naturalisierung der Frau noch deutlicher:

Er ist ein Universitdtsprofessor, an einer Universitat in Amerika. Und du bist die Schwester. Ich

bin die Schwester? Natlirlich, du bist die Schwester. Was muf ich tun? Nichts, nur zuschauen, wie
er deine Schwester fickt, wie er deine Schwester fickt.?2®

Liest man diese Textpassage vor dem Hintergrund von Butlers Theorie, die davon ausgeht,
dass die Geschlechterrollen konstruiert und nachtraglich naturalisiert werden, so erscheint
die Aussage , Natiirlich, du bist die Schwester” als Kalauer, denn er flihrt vor, wie eine Liige
als natirlich inszeniert wird.

So gesehen ist aber der gesamte zweite Teil gewissermalien ein einziger Kalauer, denn der

229 | aut Butler unterwerfen die ‘Anrufe’ der Macht die

Text ist eine Montage aus Anrufen.
Subjekte unter eine gesellschaftliche Konvention. Der gesamte Text ist somit ein Anruf im
doppelten Sinne: Es sind die Anrufe von Mannern, die ihre sexuellen Obsessionen duBern
und es ist gleichzeitig der "Anruf’, der die weiblichen Subjekte unterwirft, indem er ihnen
vorgibt was, und wie sie zu sein haben.

Der Text zeigt somit ganz im Sinne Butlers die Wirklichkeit als eine Parodie des Originals, das

somit verlacht werden kann und nicht mehr zitierfahig gemacht wird:

Spott wirkt immer kastrierend. Spott und Ironie sind objektivierende Kunstmittel, die ein Ich-
BewuRBtsein voraussetzen, das von sich absehen kann. Spott und intellektuelle Arbeit einer Frau
sind im patriarchalen System Uberschreitungen.230

228 Elfriede Jelinek: Uber Tiere. 2009, S. 22.

Diese Aussage muss eingeschrinkt werden; da am Ende von Uber Tiere auch die Protokolle zum Exorzismus
der Anneliese Michel eingearbeitet wurden, die jedoch, weil sie eine andere “Spur’ darstellen wiirden, im
Rahmen dieser Arbeit nicht untersucht werden kénnen.

230 http://www.elfriedejelinek.com/

229

61



Indem Jelinek sich also des Kalauers als Mittel der Parodie bedient, begeht sie eine
,Uberschreitung”, die ein weibliches Sprechen erméglichen soll. Dieses ‘Zur-Sprache—
Bringen™ des Abwesenden, Ausgegrenzten, um auf seine Abwesenheit aufmerksam zu
machen und ihm so zur Présenz zu verhelfen, ist das, was Butler unter ‘Queering’ versteht.
Jelineks Queering umfasst zwei Aspekte: Zwar haben die Frauen im Stilick ein “Sprechen’,
dieses ist jedoch ohne ‘Sein’, weil es sich als mannlicher Diskurs herausstellt, der kein
eigenstandiges Frau-Sein zuldsst. Der Diskurs kreist damit stidndig um das, was kein
‘Sprechen” und somit kein “Sein’ hat: dem Sein der Frau. Jelineks Queer-Asthetik entspricht
daher einem Sprechen ohne Sein.

Erst indem das universelle Sprechen des universellen, méannlichen Subjekts lacherlich
gemacht wird und somit nicht mehr zitierfahig ist, kann die performative Praxis verandert

werden und ein anderes Sprechern erméglicht werden.

3.3 Ergebnisse der Analyse

Das Etikett ‘feministisch’ ist fiir Jelineks Theaterstiicke nur bedingt zu gebrauchen: Es verhalt
sich damit wie mit ihren Stlicken, denen man auch nur langsam auf die ‘Spur” kommt.
Oberflachlich betrachtet ,huldigt [Jelinek] dem Krieg der Geschlechter”,®®' doch dieses Bild
kippt schnell, lasst man sich auf andere Spuren ein, denn Jelineks Theaterstiick funktioniert
wie ein Vexierbild; die Polyperspektivitait und damit die Maoglichkeit des Verlassenes
diskursiver Muster zur Generierung neuer klischeefreier Diskurse ist davon abhdngig wer in
sie “hineinblickt’. Das Besondere besteht darin, dass die Bedeutungserzeugung vom Leser
selbst vorgenommen werden muss, der somit selbst Teil und Erzeuger des Prozesses ist, den

I“.232 Das Verstehen hangt somit von der Bereitschaft des Rezipienten ab, die

er verstehen wil
eigenen Denkmuster und somit sich selbst infrage zu stellen.

Die Abwehrhaltung von Rezipienten gegen diese feministische Theaterform hat seine
Ursache in der Angst vor dem “Nichts’; denn durch die Zerstérung des Sinns, den diese
Theaterform mit sich bringt, werden alle Identitditen und damit auch die

Geschlechtsidentitaten aufgelost, die fester Bestandteil der eigenen Ich-Identitat sind. Die

Angst vor der Destabilisierung des Ichs aber ist die Angst vor dem Nichts. Dies deckt sich mit

21 Knut Ahnlund auf http://www.nobelpreis.org/Literatur/jelinek.htm

2 Erika Fischer- Lichte: Asthetik des Performativen. 2004, S. 270. [Hervorhebung von Verfasser].
62



Butlers Erklarung fiir das Verharren im falschen Sein aus Angst neben dem Diskurs zu stehen,
was dem sozialen Tod gleichkdame. Weil Jelinek sich Butlers Position anschliellt, muss sie
einen traditionellen Feminismus, der einem Denken in dichotomen Geschlechtskategorien
verhaftet bleibt, ablehnen. Dies ist schlielllich auch der Grund, warum Jelinek Kristevas
Denken in Uber Tiere dekonstruiert, indem sie das Sprachmaterial von den semantischen
Inhalten reinigt, um neue Bedeutungen performativ erzeugen zu kbnnen. Semiotisierung in
diesem Sinne ist, ebenso wie das Performative, das Kennzeichen des Postdramatischen
Theaters, dem Jelinek somit zuzurechnen ist und was ihr erméglicht, ein Stiick wie Uber Tiere
zu schreiben, in dem es um ein Sprechen ohne Sein geht.

Sprechen ohne Sein meint also zweierlei: Einerseits, dass die Frau zwar ein Sprechen hat,
dieses jedoch nicht ihr “Sein’ reprasentiert. Andererseits meint es auch die AnmalRung, sich
eines flir Frauen nicht vorgesehenen Sprechens zu bedienen, was wiederum zu einem
Sprechen ohne Sein fiihrt, weil die Frau dann einen Verlust ihres "Frau-Seins’ erfahrt, weil sie
zu “phallisch® wird. Jelineks Queer-Asthetik entspricht daher einem Sprechen ohne Sein.

Da Jelinek alle bestehenden Sinnzusammenhdnge als vom mannlich gepragten
Geschlechterdiskurs beherrscht betrachtet, wird in ihrem Theater auch von Handlung
abgesehen, worin durch die implizite Zeitstruktur auch Sinn eingeschrieben ist. Durch den
Verzicht auf Nebentext weist sie die AnmalRung des Autors, den Text als erzeugendes
Subjekt zu beherrschen, zuriick. Der Regisseur hat den Freiraum das Textmaterial frei
umzusetzen und dem Vexiertext durch die Inszenierung performativ eine Gestalt zu
verleihen, die nicht dem Sinn des Autors entsprechen muss, sondern eine Moglichkeit der
Wahrnehmung des Textes abbildet. Mit dem Wegfall des Nebentexts eroffnet sie dem
Regisseur auch die Moglichkeit nach dem ,,cross/gender”—Prinzip233 zu besetzen, d.h., dem
Geschlecht bei der Besetzungswahl eine zweitrangige Funktion zuzuweisen, was im Sinne

der Aufhebung der Geschlechterkategorien zu verstehen ist.

33 Eva Brenner: Jelinek inszenieren — Die Destruktion des Subjekts. 2007, S. 3.

63



4. Schlussbetrachtung:

Warum Jelineks Werk so “diirftig” ist, oder: Eine prominente Fehllektiire.

Wie die vorangegangene Analyse gezeigt hat, setzt Jelineks Theater sehr viel
Hintergrundwissen beim Leser voraus: Neben dem Verstdndnis um die Funktionsweise des
performativen Theaters, ist auch Jelineks feministische Position entscheidend fiir die
addquate Rezeption ihrer Stlicke. Eine traditionelle hermeneutische Deutungsweise kann
daher zu verheerenden Fehlinterpretationen der jelinekschen Werke fiihren. Knut Ahnlund,
der bereits in der Einleitung erwahnt wurde, weil er aufgrund von Jelineks Auszeichnung das

Nobelpreis-Gremium verlieB, ist solch ein Beispiel:

[...] der Nobelpreis 2004 fiir Elfriede Jelinek [hat] den Wert dieser Auszeichnung auf absehbare
Zeit zerstort. Denn hierbei handelt es sich um ein monomanisches, duRerst schmal angelegtes
Werk, um eine Textmasse, die ohne einen Ansatz zu kiinstlerischer Struktur aufgehauft wurde [...]
Die Romane oder die Dramen [...] von Elfriede Jelinek bestehen aus einem Redefluss, in dem sich
willkiirlich zustande gekommene Einfélle (iber zehn oder hundert Seiten erstrecken kénnen, ohne
dass etwas damit gesagt wdre [...] Erniedrigung, Demitigung, Schandung und Selbstekel,
Sadismus und Masochismus sind die Hauptthemen im Werk von Elfriede Jelinek. Alle anderen
Aspekte des menschlichen Lebens werden ausgeschlossen. Deswegen ist ihr Werk so diirftig [...]
Jelinek huldigt dem Krieg der Geschlechter, mitsamt seinem Zug zur aggressiven Einfalt [.].2%

Zundachst zur ,, Textmasse [...] ohne einen Ansatz zu kiinstlerischer Struktur”: Knut Ahnlund
scheint den Begriff der "Textflache' nicht zu kennen, was nahelegt, dass ihm die Prinzipien
des Postdramatischen Theaters nicht geldufig sind. Anders ist die AuRerung, dass Jelineks
Texte ,ohne einen Ansatz zu kiinstlerischer Struktur aufgehduft wurde[n]” nicht
nachvollziehbar. Wie bei der Darstellung der Dramenformen herausgearbeitet wurde, ist die
Form eines Stiickes nicht zufallig und er6ffnet den Zugang zum Verstandnis desselben.
Verstarkt wird dieser Eindruck durch seine Rede von den ,willkiirlich zustande
gekommene[n] Einfdlle[n]“, die sich ,liber zehn oder hundert Seiten erstrecken kdnnen, ohne
dass etwas damit gesagt widire”, denn als ,willkiirlich“ kann man die Struktur der
Textflachen nicht beschreiben, allenfalls die von Ahnlund aufgestellte Behauptung, die
willkiirlich mit Seitenzahlen spielt, ,,ohne dass etwas damit gesagt wdére”.

Schon diese Satze weisen darauf hin, dass Ahnlund eine vom traditionellen Theater gepragte
Erwartungshaltung an Theaterstiicke hat. Auch seine néachste Behauptung, Jelineks

,Hauptthemen” seien ,Erniedrigung, Demiitigung, Schandung und Selbstekel, Sadismus und

234 http://www.dieterwunderlich.de/Elfriede_Jelinek.htm. [Hervorhebung von Verfasser].

64



Masochismus“ verrat einen asthetischen MaRstab, der nicht mehr zeitgemaR ist, weil sie das
Schone’ als kiinstlerischen Mal3stab anlegt. Auch die Gberholte Erwartungshaltung, dass das
"Wahre™ und seine ganzheitliche Erfassung Aufgabe der Kunst sei, scheint durch, wenn
Ahnlund bemangelt, dass Jelinek alle ,anderen Aspekte des menschlichen Lebens”
ausschlieen wiirde.

Auch seine Ansicht, dass Jelinek einem ,Krieg der Geschlechter” huldige, beruht auf einer
Verkennung des Kippbild-Charakters des Vexiertexts. Denn wie gezeigt, vertritt Jelinek eine
von Butler gepragte Perspektive, die den bestehenden Geschlechterdiskurs gerade
Uberwinden will. Dass es bis zu einer moglichen Destabilisierung und Neuordnung der
Gesellschaft noch ein weiter Weg ist, hdngt also auch mit der eingelibten &dsthetischen

Position zusammen. Solange diese dominierend sind, gibt es fur die Frauen nur ein Sprechen

ohne Sein.

65



Literaturverzeichnis

Primdrliteratur

Jelinek, Elfriede: Begierde und Fahrerlaubnis. In: Manuskripte 93 (1986), S. 74-76; auch in:
Alms, Barbara (Hrsg.), Blauer Streusand, Frankfurt am Main 1987, S. 122-130.

Jelinek, Elfriede: Der Tod und das Mddchen I-V. Prinzessinnendramen. Berliner Taschenbuch-
Verlag, Berlin 2003.

Jelinek, Elfriede: Die Kinder der Toten. Rowohlt Verlag, Reinbek 1995.

Jelinek, Elfriede: Ich méchte seicht sein. In: Christa Glrtler (Hg.): Gegen den schénen Schein.
Texte zu Elfriede Jelinek. Frankfurt a.M. 1990, (1983) S. 157-161.

Jelinek, Elfriede: Macht nichts. Eine kleine Trilogie des Todes (1999), Reinbek bei Hamburg
1999.

Jelinek, Elfriede: Raststdtte oder Sie machens alle. (1994) In: Raststditte (und andere) neue
Theaterstiicke. Rowohlt, Reinbek 1997.

Jelinek, Elfriede: Totenauberg. Ein Stiick. (1991), Reinbek b. Hamburg 1991.

Jelinek, Elfriede: Uber Tiere. In (Ders.): Drei Theaterstiicke. Die Kontrakte des Kaufmanns.
Rechnitz (Wiirgeengel). Uber Tiere. Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 2009, (2005).

Jelinek, Elfriede: Wolken. Heim (1988). Ditzingen 2004.

Interviews

Compton, Irene zitiert nach Dobretsberger, Christine: Schreiben als stédndige Uberschreitung.
Interview mit Elfriede Jelinek. In: Wiener Zeitung online, 1.8.2000.
http://www.wienerzeitung.at/linkmap/personen/jelinek2.htm

31.05.09

Interview mit Elfriede Jelinek: Die Frau ist nur, wenn sie verzichtet zu sein. Interviewer
unbekannt. In: Die Philosophin: Forum fiir feministische Theorie und Philosophie. Ed. Diskord,
Tlbingen 1993, S. 94-98.

Kralicek, Wolfgang und Niichtern, Klaus: Stolz ist mir sehr fremd. Interview mit Elfriede
Jelinek. In: Falter Verlagsgesellschaft mbH, Wien 2007.
http://www.falter.at/web/print/detail.php?id=472

01.08.09

66



Rupprecht, Annette: Das Offentliche gehért dem Mann. Interview mit Elfriede Jelinek. In:
Hamburger Abendblatt, Jg. 55, 22.10.2002, Nr. 246, S. 7.

Sekundarliteratur

Heyer, Petra: Von Verkldrern und Spielverderbern. Eine vergleichende Untersuchung

neuerer Theaterstlicke Peter Handkes und Elfriede Jelineks. Frankfurt am Main

2001.

Janz, Marlies: Elfriede Jelinek, Stuttgart 1995.

Just, Rainer: Zeichenleichen - Reflexionen (iber das Untote im Werk Elfriede Jelineks.

Elfriede Jelinek-Forschungszentrum, Institut fir Germanistik, Universitat Wien 2007.
http://www.univie.ac.at/jelinetz/index.php?title=Rainer_Just:_Zeichenleichen_-
_Reflexionen_%C3%BCber_das_Untote_im_Werk_Elfriede_Jelineks

23.06.09

Koberg, Roland. Mavyer, Verena: Elfriede Jelinek. Ein Portrdt. Rowohlt Verlag, Reinbek 2006.
Poschmann, Gerda: Der nicht mehr dramatische Theatertext. Aktuelle Biihnenstiicke und ihre
dramatische Analyse, Thiibingen 1997, S. 177. In: Lehmann, Hans-Thies: Postdramatisches

Theater."”! Verlag der Autoren, Frankfurt am Main 2001, S. 178.

Scholler, Franziska: Augen-Blicke. Erinnerung, Zeit und Geschichte in Dramen der neunziger
Jahre. In: Forum. Modernes Theater, Bd.33. Gunter Narr Verlag, Tlbingen 2004, S.30.

Sucher, C. Bernd: Die Textfldichenfrau.

http://www.sueddeutsche.de/kultur/artikel/784/40744/3/
02.06.09

Allgemeine Literatur

Berressem, Hanjo: Logozentrismus. In: Metzler Lexikon, Literatur- und Kulturtheorie. Hrsg.:
Ansgar Ninning. J. B. Metzler Verlag, Stuttgart, Weimar 2008, S. 445.

Beutin, Wolfgang (u.a. Hrsg.): Deutsche Literaturgeschichte. Von den Anféingen bis zur
Gegenwart. 5., Uberarb. Aufl. Stuttgart, Weimar 1994.

Bublitz, Hannelore: Judith Butler. Junius Verlag, Hamburg 2002.

Butler, Judith zitiert nach Bublitz, Hannelore: Ein Interview mit Judith Butler. In: Bublitz,
Hannelore: Judith Butler. Junius Verlag, Hamburg 2002, S.123-133.

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a. M. 1991. (Engl. Original: Gender
Trouble 1990). In: Bublitz, Hannelore: Judith Butler. Junius Verlag, Hamburg 2002.

67



Butler, Judith: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. Berlin 1995.
(Engl. Original: Bodies that Matter 1993).

Butler, Judith: Haf$ spricht. Zur Politik des Performativen. (Engl. Original: Excitable Speech. A
Politics of the Performance 1997). Berlin Verlag 1998, S. 225. In: Bublitz, Hannelore: Judith
Butler. Junius Verlag, Hamburg 2002.

Eliade, Mircea: Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wiederkehr. Insel Verlag,
Frankfurt am Main 1984, 1949,

Fischer- Lichte, Erika: Asthetik des Performativen. Edition Suhrkamp, Frankfurt am Main
2004,

Frenzel, Elisabeth: Nach 1945 Faszination durch Abbild, Zerrbild, Vexierbild: Die
Kunstanschauung. In: Daten deutscher Dichtung. Deutscher Taschenbuch Verlag , Miinchen
2004, 34. Auflage, 2 Bande, [']1962 Bd. 2, S. 642.

Foucault, Michel: Die Ordnung des Diskurses. Ubers. Aus dem Franzdsischen: L ordre du
discours. Ullstein Verlag, Frankfurt am Main [1]1970, 1977.

Foucault, Michel: Was ist ein Autor? In (ders.): Schriften zur Literatur. Fischer Verlag,
Frankfurt am Main 1988.S. 7-31. In: Dorothee Kimmich (u.a.): Texte zur Literaturtheorie der
Gegenwart. Reclam, Stuttgart 11988, 1996, S. 231-247.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit
17. Aufl., unverand. Nachdr. der 15., an Hand der Gesamtausg. durchges. Aufl. mit den
Randbemerkungen aus dem Handex. des Autors im Anh. —Niemeyer, Tlibingen 1993.

Hirschberger Johannes: Geschichte der Philosophie. Band 1: Altertum und Mittelalter, 14.
Auflage. Herder Freiburg i. Br., Basel, Wien 1991, S. 10.

Hirschberger Johannes: Geschichte der Philosophie. Band 2: Neuzeit und Gegenwart: 14.
Auflage, Freiburg i. Br., Basel, Wien. Herder 1991.

Kelber, W.: Die Logoslehre. Von Heraklit bis Origines (Neuausgabe 1986). In: Die Religion in
Geschichte und Gegenwart. Herausgegeben von: C.B. Mohr, Paul Siebeck, Bd. 4, S. 440.

Killy, Walther (Hrsg.): Literaturlexikon. Digitale Bibliothek Band 9. Berlin 212000.

Klotz, Volker: Geschlossene und offene Form im Drama. Erschienen in der Reihe Literatur als
Kunst von Walter Hollerer. Miinchen: Carl Hanser Verlag 10. Aufl. [1969. 1980.

Kristeva, Julia: Die Revolution der poetischen Sprache. (La révolution du language poétique).
Ubers. V. Reinold Werner. Frankfurt a.M. 1978 [frz. 1974].

Lacan, Jacques: Das Spiegelstadium als Bildner der Ich-Funktion. Bericht fiir den 16.
Internationalen Kongrefs fiir Psychoanalyse in Ziirich am 17. Juli 1949. In: Dorothee Kimmer
(u.a.): Texte zur Literaturtheorie der Gegenwart. Reclam, Stuttgart 1996, S. 177-187.

68



Lange, Friedrich Albert: Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der
Gegenwart. Herausgegeben und eingeleitet von Alfred Schmidt, Band 1 und 2, Frankfurt/M.
[Sigel: Geschichte der Philosophie, S. 10 http://www.digitale-bibliothek.de/band3.htm].

Lehmann, Hans-Thies: Postdramatisches Theater. 3] Verlag der Autoren, Frankfurt a. M. 2005.
Lyotard, Jean-Frangois: Randbemerkungen zu den Erzéhlungen. In: Engelmann, Peter (Hrsg.):
Postmoderne und Dekonstruktion. Texte franzésischer Philosophen der Gegenwart. Reclam,

Stuttgart 1990.

Mayer, Ruth: Postmoderne/Postmodernismus. NUnning, Ansgar (Hrsg.): Metzler Lexikon
Literatur- und Kulturtheorie. 4. Uberarb. Aufl. Stuttgart 2008, S. 590.

Morike, Eduard: Verborgenheit. In: Mayer, Mathias: Eduard Moérike. Stuttgart 1998, S. 55.

Ninning, Ansgar (Hrsg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. 4. Uberarb. Aufl.
Stuttgart 2008.

Reese-Schafer, Walter: Jean-Francois Lyotard. Nunning, Ansgar (Hrsg.): Metzler Lexikon
Literatur- und Kulturtheorie. 4. Uberarb. Aufl. Stuttgart 2008, S. 449.

Renner, Rolf Glinter: Postmoderne und Moderne. Killy Literaturlexikon, Bd. 14, S.228.

Simon, Ralf: Erzéhltheorie, Narrativik. Killy Literaturlexikon, Bd. 13, S. 269.

Schiller, Friedrich: Uber die dsthetische Erziehung des Menschen (in einer Reihe von Briefen).
Entstanden 1793-94, Erstdruck in: Die Horen (Tibingen), 1. Jg. 1795, Heft 1, 2 und 6.

Stephan, Inge: Aufkldrung. In: Beutin, Wolfgang (u.a. Hrsg.): Deutsche Literaturgeschichte.
Von den Anféngen bis zur Gegenwart. 5., (iberarb. Aufl. Stuttgart, Weimar 1994, S. 121-154.

Vorlander, Karl: Philosophie der Neuzeit. In: Geschichte der Philosophie. Bd. 2, 172ff.

69



