Lniversitat
wien

DIPLOMARBEIT

Titel der Diplomarbeit

Das Karnevaleske in der Literatur von Elfriede Jelinek
und Luisa Valenzuela

Verfasserin

Susanne Teutsch

angestrebter akademischer Grad

Magistra der Philosophie (Mag.phil.)

Wien, Juni 2010

Studienkennzahl It. Studienblatt: A 393
Studienrichtung It. Studienblatt: Vergleichende Literaturwissenschaft
Betreuerin: Dr. Maria Teresa Medeiros-Lichem, PhD



Danksagung

Sehr herzlich mdchte ich meiner Betreuerin Dr. Maria Teresa Medeiros-Lichem
danken, die mich mit dem Werk Luisa Valenzuelas bekannt gemacht hat und diese
Arbeit mit wegweisender Unterstltzung begleitet hat. Ihre Kritik und Anregungen

haben mir stets neue Sichtweisen auf mein Thema ermaoglicht.

Meiner Familie — Uli, Rudiger und Fritzi — danke ich, dass sie mir mit finanziellem und
moralischem Beistand mein Studium ermdglicht haben. Auch in meinem
Freundeskreis gibt es viele Menschen, die mich im Vorwartskommen meiner Arbeit
unterstiutzt haben. Insbesondere Julian moéchte ich daflir danken, dass ich mich

immer auf ihn verlassen kann.



Bei aller Verschiedenheit der genannten Phanomene hat die karnevalesk-groteske
Form eine ahnliche Funktion: sie sanktioniert die Zwanglosigkeit der
Phantasiegebilde, erlaubt, Unterschiedliches zu kombinieren und Entferntes
anzunahern, verhilft zur Losldsung vom herrschenden Weltbild, von Konventionen
und Binsenweisheiten, Gberhaupt von allem Alltaglichen, Gewohnten, als wahr
Unterstelltem. Sie erlaubt einen anderen Blick auf die Welt, die Erkenntnis der
Relativitat alles Seienden und der Moglichkeit einer grundsatzlich anderen

Weltordnung.

Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt



Inhaltsverzeichnis

Einleitung

Teil I: Theorie

1. Michail Bachtins Karneval als Ausgangspunkt einer vielstimmigen Gegen-
kultur
1.1. Das karnevaleske Lachen
1.1.1. Das Lachen bei Julia Kristeva
1.2. Der groteske Realismus
1.2.1. Exkurs: Parodie, Dialogizitat und Intertextualitat
1.3. Bachtin in feministischer Theorie und der Postmoderne
1.3.1. Der postmoderne Subjektbegriff bei Kristeva
1.3.2. Die weibliche Groteske und das Abjekt

Teil ll: Autorinnen

2. Die Autorinnen im biographischen und politischen Kontext
2.1. Argentinische Verhaltnisse: Luisa Valenzuela
2.2. Elfriede Jelinek und das Zerfallen des Ichs als politischer Akt

Teil Ill: Analyse

3. Von Bettrealitaten und Raststattenpornos
3.1. Realidad nacional desde la cama: Luisa Valenzuelas Wirklich-
keitsschichten
3.1.1. Postmoderne Bilderschau: Das Spektakel als offizieller
Diskurs
3.1.2. Diskrepanz der Wirklichkeiten: die groteske Komik
3.1.3. Der Korper: kollektives Gedachtnis oder Abjekt?

Zusammenfassung Valenzuela

18
19
21
25
28
32
34

42
42
46

52

52

95
60
62
69



3.2. Raststétte oder sie machens alle: Fremdenhass im Weltenklo
3.2.1. Umverteilung: der groteske Korper
3.2.2. Von der Auflésung des Subjekts zur bloRen ,Sprach-
flache"
3.2.3. Unbedingte Uberschreitung: Transgression und Abjekt
3.2.4. Das Fremde und die Philosophie
3.2.5. Zusammenfassung Jelinek

4. Resuimee

Bibliographie

Zusammenfassung

Lebenslauf

70
73

79

84

87

88

91

96

101

102



Einleitung

Diese Arbeit behandelt die Thematik der Funktion der karnevalesken Stimme in der
Literatur. Im Zentrum steht dabei das Interesse an der kritischen Funktion von
Literatur und inwiefern sie mit repressiven Zustanden umgehen und etwas zu einer
Neugestaltung gesellschaftlicher Ordnung beitragen kann. Ein geeigneter Ansatz
dafur ist die Theorie des Karnevals von Michail Michailowitsch Bachtin' (Russland,
1895-1957), die die Konfrontation zwischen unterschiedlichen Diskursen, die in
einem Spannungsverhaltnis zueinander stehen, thematisiert. Sie findet Eingang in
die Literatur, wo sie als karnevaleske Stimme bestehende gesellschaftliche
Ordnungen auler Kraft setzt, aufgestellte Beschrankungen Uberschreitet, sie
auslacht und sie mit dem Ziel der Erneuerung mit ihrer unbegrenzten Verganglichkeit
konfrontiert. Sie hat ambivalenten Charakter, denn zeitgleich mit der
ordnungsstorenden hat sie eine ordnungsschaffende Funktion. In Rabelais und seine
Welt. Volkskultur als Gegenkultur (1965, deutsche Erstausgabe aus dem Russischen

von Gabriele Leupold, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987) schreibt Bachtin:

Im Karneval spielt das Leben selbst, es inszeniert [...] eine andere, freie,
zwanglose Form seiner Verwirklichung, seine Wiedergeburt und Erneuerung
nach besseren Prinzipien. Die reale Form des Lebens ist hier zugleich auch
seine erneuerte ideale Form. (56)

Als zweite wichtige Quelle flr Bachtins Karneval-Theorie dient in dieser Arbeit das
von Alexander Kaempfe Ubersetzte und 1990 im Fischer Taschenbuch Verlag
erschienene Buch Literatur und Karneval, das Abschnitte aus Rabelais und seine

Welt und Bachtins weiterem Werk Probleme der Poetik Dostoevskijs? in sich vereint.

Die literarische Produktion von Elfriede Jelinek (Osterreich, 1946) und Luisa
Valenzuela (Argentinien, 1938) spiegelt die kritische Auseinandersetzung der

Autorinnen mit den gesellschaftspolitischen Machtverhaltnissen, in denen sie leben,

" russ.: Muxaun Muxaiinoeuy BaxtuH. Man beachte, dass es aufgrund der Aussprache unterschiedliche Transkriptionen gibt.
Ich folge in meiner Arbeit der deutschen Umschrift, in der verwendeten Sekundarliteratur kommen aufRerdem die englische
gMikhail Mikhailovich Bakhtin) und die spanische (Mijail Mijailovich Bajtin) vor.

Erstes Mal 1929 unter dem Titel [Ipo6rembl meopyecmea [Jocmoesckoeo in Leningrad erschienen, 1963 in einer zweiten
erweiterten Auflage unter dem Titel [lpobnemsr nosmuku Jocmoesckozo in Moskau veréffentlicht, deutsche Erstausgabe 1971
im Hanser Verlag, Ubersetzt von Alexander Kaempfe.



wider. FUr meine textliche Analyse ziehe ich Raststétte oder sie machens alle (1994)
und Realidad nacional desde la cama (1990) heran, da ich denke, dass sich an
diesen Texten besonders gut karnevaleske Elemente untersuchen lassen und sie
exemplarisch fur die literarischen Reaktionen der Schriftstellerinnen auf herrschende
und repressive Ideologien stehen, die sie sprachlich sichtbar machen und kritisieren.
Parallelen in ihrem Werk findet man in ihnrem ambivalenten Humor, der einen klaren
Blick auf gesellschaftspolitischen Machtmissbrauch und die Verzerrung der
Wirklichkeit durch totalitare Systeme wirft. Als Schriftstellerinnen machen sie es sich
zur Aufgabe an einem kollektiven Gedachtnis zu arbeiten und Literatur, Geschichte

und Gesellschaft in einen Zusammenhnag zu stellen.

Die Arbeit setzt sich aus einem theoretischen Teil, einem Kapitel Uber die
Autorinnen und der Analyse der behandelten Texte zusammen. Der erste Teil geht
ausfuhrlich auf Bachtins Karneval-Theorie und deren Charakteristika ein. Auf3erdem
soll anhand anderer Theorien aufgezeigt werden, inwiefern Bachtins Ideen als Basis
fur die theoretischen Ausfihrungen Julia Kristevas dienen, sie die feministische
Theorie beeinflussen und ihre Elemente in spateren Stromungen, wie der
Postmoderne wieder aufgegriffen wurden. Der zweite Teil bettet die behandelten
Schriftstellerinnen in ihren biographischen und politischen Kontext ein, um die
Bezlge zwischen ihrer Kritik, die sie in ihren Texten verarbeiten, und ihrer
gesellschaftlichen Situation herzustellen. Im dritten und letzten Teil sollen schlie3lich
die karnevalesken Elemente in den ausgewahlten Texten analysiert und in einen
Zusammenhang mit den theoretischen Vorgaben und den Situationen der Autorinnen
gestellt werden. Besondere Beachtung mdchte ich dabei auf die Themen Sprache,
Politik und Frauen legen, da sie mir alle in diesem Zusammenhang wichtig

erscheinenden Aspekte in Jelineks und Valenzuelas Texten in sich vereinen.

Obwohl ich denke, dass sich die in dieser Arbeit behandelten Autorinnen sehr
gut fur einen literaturwissenschaftlichen Vergleich eignen, gibt es meines Wissens
nach erst einen Text, der Werke beider Schriftstellerinnen behandelt und zwar der
2009 erschienene Aufsatz ,Puzzled Words across Two Worlds: Re-writing of the
Fairy Tales In Luisa Valenzuela and Elfriede Jelinek” von Maria Teresa Medeiros-
Lichem. Das liegt wahrscheinlich daran, dass Valenzuela im deutschsprachigen

Raum noch relativ unbekannt ist. Bisher gibt es nur eine dsterreichische



Diplomarbeit, die sich mit ihr auseinandersetzt (Julia Schweighofer: Der Roman
,Realidad nacional desde la cama“ der argentinischen Autorin Luisa Valenzuela in
der englischen und deutschen Ubersetzung, 2003), auRerdem liegen erst zwei
Sammelb&ande mit Erzahlungen Valenzuelas in deutscher Ubersetzung vor (Offene
Tore, 1996, Ubersetzt von Erna Pfeiffer und Feuer am Wort, 2008, Ubersetzt von
Helga Lion, Erna Pfeiffer, Julia Schwaighofer, Eva Srna und Birgit Weilguny). Im
Vergleich dazu ist ihr Werk fast vollstandig ins Englische Ubersetzt. Jelinek wird
hingegen vor allem seit der Vergabe des Literaturnobelpreises 2004 nicht nur im
deutschsprachigen Raum intensiv rezepiert, (Vgl. dazu etwa: Bartens; Clar und
Schenkermayr).

Mit den karnevalesken Elementen in den ausgesuchten Texten haben sich
bereits mehrere Aufsatze befasst. Bei Valenzuela wird die Thematik ausfuhrlicher
behandelt, wie etwa in Ksenija Bilbijas Aufsatz ,El gran teatro del mundo (argentino):
Realidad nacional desde la cama de Luisa Valenzuela® (1996). Bei Jelinek wird der
karnevaleske Aspekt in Zusammenhang mit Raststétte oder sie machens alle nur am
Rande bemerkt. Sehr hilfreich waren mir allerdings in Bezug auf die Groteske im
allgemeinen Werk Jelineks die im Internet veroffentlichten Aufsatze von Christian
Schenkermayr ,Ende des Mythos? — Beginn der Burleske?“ (2008) und Burkhard
Meyer-Sickendiek ,Ekelkunst in Osterreich“ (2004). Diese Arbeit mdchte das
vorliegende Material zusammenfassen, eigene Ansatze hinzufigen und mit dem
Vergleich der beiden behandelten Texte und der Autorinnen neue Schlisse daraus

ziehen.

Es sei weiters darauf hingewiesen, dass diese Arbeit ganz im Sinne der
positiven Betonung Bachtins auf Diversitat und Multiplizitat eine unter vielen
madglichen Sichtweisen auf die Werke der beiden Schriftstellerinnen darstellt, ohne

einen Anspruch auf Vollstandigkeit zu erheben.

Schlussendlich mdchte ich anmerken, dass ich mich, aul3er bei
offensichtlichem Uberwiegen von weiblichen Personen, aus Griinden der
Leserfreundlichkeit flr die traditionelle Schreibweise von geschlechtsspezifischen
Formen entschieden habe. Ich mochte jedoch im Sinne einer bewussten
Sensibilisierung zusatzlich darauf hinweisen, dass diese geschlechtsneutral zu

verstehen sind.



Teil |

1. Theorie: Michail Bachtins Karneval als Ausgangspunkt einer

vielstimmigen Gegenkultur

FUr meine Analyse habe ich mich mit dem theoretischen Ansatz Michail Bachtins,
insbesondere seinem Karneval-Konzept, auseinandergesetzt, weil er den kritischen
Fokus auf den Zusammenhang zwischen Literatur und Gesellschaft um einen
sozialen Aspekt erweitert und Machtverhaltnisse zwischen autoritaren Diskursen und
unterdruckten Minderheiten, sowie ihren Widerstand dagegen thematisiert. Der
Karneval im Sinne Bachtins und seine asthetische Ausflihrung, wie die
karnevalisierte Literatur sind politisch, da sie auf Gemeinschafts- und
Herrschaftsverhaltnisse bezogen sind und subversives Potential in sich tragen, diese
spiegeln, verkehren, verzerren und ihre Scheinhaftigkeit entlarven. Er bewegt sich
dabei in einem Grenzbereich zwischen groRer sozialer Ordnung und ihrer Auflosung.
Bachtins Schriften werden in den Wissenschaften intensiv rezepiert. Die
seinen Theorien zu Grunde liegende positive Auffassung von Pluralitat und eine
Skepsis gegenuber Autoritaten und statischen Einheiten finden sich vor allem in der
Postmoderne wieder (Vgl. dazu: Sim). Sie wurden unter anderem von feministischen
Theoretikerinnen weiterentwickelt®, obwohl er selbst den Geschlechteraspekt in
seinem Werk nicht dezidiert beachtet. Da sich die feministische Theorie besonders
mit der Aufwertung von Minderheiten und Randgruppen, wie es in einer
patriarchalischen Gesellschaft nun mal die Frauen sind, auseinandersetzt, eignet

sich Bachtins Herangehensweise jedoch auch in diesem Sinn.

Da seine theoretische Entwicklung mafgeblich von seiner politischen und
biographischen Situation beeinflusst war, ist es hilfreich einen Blick auf seine

Lebensumstande zu werfen, Uber die im Allgemeinen nicht sehr viel bekannt ist.

Michail Michailowitsch Bachtin wurde am 16. November 1895 in Orjol, einer
kleinen Stadt sudwestlich von Moskau geboren. Seine Erziehung war von den

liberalen Ansichten seiner Familie gepragt und spater studierte er Klassik und

% Vgl.: dazu etwa: Dale Bauer und Susan McKinstry [Hg.]: Feminism Bakhtin and the Dialogic (1991), Dale Bauer [Hg.]: Feminist
Dialogics (1988) oder Mary Russo: The Female Grotesque (1994).

9



Philologie an der Universitat von Sankt Petersburg. 1929 wurde er durch die
Exekutive des totalitaren Regimes Josef Stalins verhaftet.* Laut Gary Saul Morson
und Caryl Emerson, die 1990 eine respektable Einfuhrung und Zusammenfassung
von Bachtins Schlusselbegriffen mit dem Titel Mikhail Bakhtin. Creation of a Prosaics
herausgegeben haben, wurde ihm seine Tatigkeit bei der Russisch-Orthodoxen
Kirche, die in einem Spannungsverhaltnis zur Diktatur stand, vorgeworfen (Vgl.: vii).
In welchem Ausmal} Bachtin wirklich in einer der christlichen Untergrund-Gruppen
involviert war, ist nicht bekannt. Ende 1929 wurde er verbannt und lebte von nun an
im Exil, zunachst in der kasachischen Stadt Kostanai und ab 1936 mit
Unterbrechungen in Saransk. Dort arbeitete er unter anderem als Buchhalter und

Lehrer.

Seine intellektuelle Entwicklung spiegelt eine hohe Bandbreite von
Erkenntnissen wider, die nicht durch einen einzigen vorrangigen Begriff miteinander
vereinbar sind. M. Keith Booker warnt in dem Vorwort zu seiner Studie Bakhtin,

Stalin, and Modern Russian Fiction (1995) davor Bachtins Werk zu systematisieren:

[...]Bakhtin’s work [...] is extremely diverse, and any attempt succinctly to
summarize that work is in danger not only of oversimplifying Bakhtin’s thought
but of doing considerable violence to the complex and avowedly
nonsystematic nature of his project. (xi ff.)

Auch Emerson und Morson wollen Bachtin nicht einer bestimmten Stromung
zuordnen und werfen anderen Wissenschaftlern diese Vorgehensweise vor.
Vielleicht liegt diese Vorsicht vor dem Einordnen seines Werkes daran, dass Bachtin
bei seinem Bekanntwerden aul3erhalb Russlands gegen sein Lebensende von sehr
unterschiedlichen Richtungen aufgenommen und geradezu vereinnahmt worden ist.
So wurde er als Strukturalist und Poststrukturalist, Marxist und Postmarxist,
Soziolinguist, Vitalist, Materialist und vieles mehr beschrieben. Julia Kristeva, die als
eine der ersten Theoretikerlnnen Bachtin in den sechziger Jahren des 20.
Jahrhunderts ins Franzosische (ibersetzte und ihn damit einer breiteren Offentlichkeit
zuganglich machte, verwendete zum Beispiel zunachst seine strukturalistischen
Ansatze, um spater auf seinem Konzept der Dialogizitat den Begriff der

Intertextualitat aufzubauen. Interessant ist, dass grundsatzliche Auffassungen

* Josef Stalin (russisch: Nocud CtanuH) war seit 1922 Generalsekretar des Zentralkomitees der Kommunistischen Partei der
Sowijetunion und lie im Rahmen politischer ,Sauberungen” vermeintliche und tatsachliche Gegner verhaften, in
Schauprozessen zu Zwangsarbeit verurteilen, verbannen oder hinrichten.

10



Bachtins, wie die positive Betonung von Pluralitat sich auf3erdem in der Postmoderne
wieder finden und dort von verschiedenen Diskursen, wie etwa der feministischen

Bewegung, adaptiert wurden.

In dem Versuch trotz allem dem Leser Bachtins Denken zuganglich zu
machen, berufen sich Morson und Emerson wiederholt auf sein Misstrauen
gegenuber geschlossenen Systemen und seinen Begriff der ,nonmonologischen
Einheit, der, typisch fur Bachtins sich standig weiterentwickelnde Denkweise, eine

offene und unstabile Art von Einheit darstellt, die kreative Prozesse moglich macht.

The goal, in his words, was a ,nonmonologic unity®, in which real change (or
,surprisingness®) is an essential component of the creative process. (2, vgl.
auch 4, 5)

Diesem Gedanken zentral liegt Bachtins Frage nach dem Zusammenhang von
Literatur und Gesellschaft inne, die Ausgangspunkt fur viele seiner Ideen ist. In dem
Zusammenhang steht auch seine dialogische Auffassung von Sprache als ein
soziales Phanomen, das eine Vielzahl von Stimmen miteinbezieht, bertcksichtigt und
reprasentiert. Die positive Betonung von sprachlicher Heterogenitat formuliert er

beispielsweise in dem Aufsatz ,Discourse in the Novel“ (1934-1935).

[Llanguage is heteroglot from top to bottom: it represents the co-existence of
socio-ideological contradictions between the present and the past, between
differing epochs of the past, between different socio-ideological groups in the
present, between tendencies, school, circles and so forth, all given a bodily
form. (291)

As a living, socio-ideological concrete thing, as heteroglot opinion, language
for the individual consciousness, lies on the border between oneself and the
other. The word in language is half someone’s else’s. (293)

Diese daraus entstehende Dynamik ist als Grundidee nicht nur Ausgangsbasis fur
sein Dialogizitats-Konzept, eines seiner Schlisselkonzepte, sondern hat Einfluss auf
sein gesamtes Werk. Die Form der dialogischen Sprache charakterisiert
beispielsweise den polyphonen Roman, der nicht von einem einzigen
Sinnzusammenhang dominiert wird, sondern in dem sich verschiedene Sinnebenen
durchdringen und gegenseitig relativieren. Das dialogisch-polyphone Wort begreift
Bachtin als zweifach gerichtetes Wort, das im Gegensatz zu dem unmittelbar
gegenstandlich gerichteten Wort und dem dargestellten oder objekthaften Wort, die

11



beide einstimmige, monologische Woérter sind und nur sich selbst kennen, steht.
Durch die Koexistenz eines fremden Wortes entsteht jedoch eine dialogische

Beziehung, die weitere Zugange ermoglicht (Vgl.: Literatur und Karneval 107-31).

Eine Abschwachung oder Zerstorung des monologischen Kontextes tritt erst
dann ein, wenn zwei gleichmafige und direkt auf einen Gegenstand gerichtete
Aulerungen aufeinandertreffen. (112)

Diese Struktur, die eine Mehrstimmigkeit positiv betont, kennzeichnet auch Bachtins
Karneval-Theorie, die mehrere seiner Grundideen verbindet. Es ist eine Sicht der
Welt, in der sich alle wichtigen Werte in Offenheit und Unvollstandigkeit treffen. Er
entwickelte sie vor allem in seiner Studie Uber den franzdsischen Renaissance-
Schriftsteller Frangois Rabelais (1494-1553), die er urspringlich als Dissertation an
dem Moskauer Maxim-Gorki-Literaturinstitut 1940 einreichte, fir die er jedoch erst
1951, zwar nicht den Doktortitel, jedoch den eines Kandidaten der Wissenschaften
erhielt. 1965 wurde sie Uberarbeitet unter dem Titel Teopuecmeo ®paHcya Pabre u
HapoOHas Kyrbmypa cpeOHeseKko8bsi U PeHeccaHca (Rabelais und seine Welk.

Volkskultur als Gegenkultur) veroffentlicht.

Darin geht er zunachst von der historischen Entwicklung des Karnevals aus,
um ihn dann als theoretisches Phanomen zu begreifen, das sich mit seinen
Eigenschaften und Merkmalen in der Literatur weiterentwickelt hat. Dann spricht er
von ,karnevalisierter Literatur®, die in ihrer Konzeption die Funktion des Karnevals
Ubernimmt, der ab der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts aufhort Quelle der
Karnevalisierung der Kultur zu sein (Vgl.: Rabelais 29). Als Reprasentant
karnevalisierter Literatur sieht Bachtin zum Beispiel die menippeische Satire, die seit
der Antike als eigene Gattung begriffen wird. Seine Ausfliihrungen demonstriert er an
dem Romanzyklus um die beiden Riesen Gargantua und Pantagruel (1532 - 1564)
von Frangois Rabelais, wobei nicht ganz klar scheint, ob er diese literarischen
Angaben gebraucht, um seine globalen Konzepte zu bedienen oder umgekehrt. Eine

der Kernaussagen, auf die sich Bachtins Konzept dabei stutzt, ist:

Der Karneval ist umgestilpte die Welt. Die Gesetze, Verbote und
Beschrankungen, die die gewohnliche Lebensordnung bestimmen, werden fur
die Dauer des Karnevals aul3er Kraft gesetzt. (Literatur und Karneval 48)

12



Der Karneval befreit das Volk von allem Alltaglichen, weil der Alltag von Staat und
Kirche, also dem offiziellen Leben, vertreten wird und mit Unterdriickung verbunden
ist. Bachtin versteht ihn als das inoffizielle, ,[...] zweite, auf dem Lachprinzip
beruhende Leben des Volkes, er ist sein festliches Leben]...]* (56). Unter diesem
Begriff sammeln sich verschiedene Rituale, Symbole und Formen zusammen, die
einen alternativen sozialen Raum der Freiheit, der Gleichheit und des Uberflusses
konstituieren. Welche Eigenschaften nach Bachtin am bedeutsamsten sind, ist nicht
einfach darzustellen, da sie alle komplex miteinander verbunden sind und ein
organisches Ganzes ergeben. Michael Gardiner hebt in dem Buch The Dialogics of
Critique. M. M. Bakhtin and the Theory of Ideology (1992) dennoch funf hervor (Vgl.
45 ff.):

1, Exzentrizitat bedeutet ein von ublichen Verhaltensweisen abweichendes und
Uberspanntes Benehmen. Diese Kategorie, wie die nachste, steht in engem
Zusammenhang mit der Karnevals-Kategorie des freien, intim-familiaren
zwischenmenschlichen Kontakts, der jegliche Distanz, auch die hierarchisch

gepragte, aufhebt.

2, Als Mesalliance bezeichnete man im burgerlichen Zeitalter die nicht
standesgemalie Ehe zwischen Partnern, die verschiedenen Gesellschaftsschichten
angehorten. ,Der Karneval vereinigt, vermengt und vermahlt das Geheiligte mit dem
Profanen, das Hohe mit dem Niedrigen, das Grol3e mit dem Winzigen, das Weise mit

dem Tdrichten® (Bachtin, Literatur und Karneval 49).

3, Das erhohte Bewusstsein fur die Relativitat der Zeit, das Werden, ist eine weitere
Kategorie, denn im Karneval spielen sowohl das vernichtende, wie das erneuernde
Element eine elementare Rolle. Tod und Geburt besitzen denselben Stellenwert und

stehen in einem unendlichen Verhaltnis zueinander.

Die Beziehung zur Zeit, zum Werden, ist ein konstitutives Merkmal grotesker
Motive. Eine damit zwangslaufig verbundenen Eigenschaft ist die Ambivalenz:
das Motiv stellt auf die eine oder andere Weise beide Pole der Verdnderung,
das Alte und das Neue, das Sterbende und das Entstehende, den Beginn und
das Ende der Metamorphose dar.“ (Rabelais 75)

13



4, Die Profanation, die Entweihung und Entwirdigung ist das System der
karnevalistischen Degradierung und Erdung. Anspielungen und Gesten, die auf die
Zeugungskraft der Erde und des Korpers hinweisen und Parodien auf alles, was
sonst unantastbar ist und als heilig angesehen wird, wie etwa die Kirche, fallen in
diese Kategorie. Emerson und Morson betonen, dass die Herabsetzung symbolisch
auf die instabile und temporare Natur jeder Hierarchie zeigt. (Vgl. Morson und
Emerson 443)

5, Eine hervorstechende Bedeutung wird dem karnevalesken Lachen gegeben, auf

die im nachsten Kapitel genauer eingegangen wird.

Zu Bedenken dabei ist, dass alle diese Eigenschaften ambivalent, universal
und nicht abstrakt, sondern ,[...] konkret-sinnliche, in der Form des Lebens erlebte
und gespielte brauchtimlich-schauhafte ,Gedanken® [...]* (Bachtin, Literatur und
Karneval 49) sind. Diese Kategorien spielen eine wesentliche Rolle bei der
Karnevalisierung der Literatur, denn Sprache und Verhalten werden durch sie
bestimmt und so werden sie als Prinzipien gelesen, die diese Literatur organisieren.
Sie bedeuten auch, dass jegliche Unterschiede zwischen den Menschen getilgt
werden und niemand aul3erhalb des Karnevals steht. Er richtet sich auf das Volk als

universelle Masse, von der jeder gleichberechtigter Teil ist.

Der Karneval macht keinen Unterschied zwischen Darstellern und
Zuschauern. [...] Die Rampe wurde den Karneval zerstoren (wie umgekehrt
die Abschaffung der Rampe das Theater zerstéren wirde). Den Karneval
schaut man nicht an, man lebt ihn, alle leben ihn, denn er ist von der Idee her
dem ganzen Volk gemeinsam. (Rabelais 55)

Jegliche Individualitat wird beseitigt und in den grol3en kollektiven Kérper des Volkes
aufgenommen. Laut Morson und Emerson kann der Karneval dadurch niemals als
Ganzes in Bachtins dialogischem Sinn existieren, weil ihm immer das Andere zu
dessen Erkennung fehlen wirde. Das Erreichen einer Vollstandigkeit wirde ihn
zudem blof einschranken: ,In carnival no one is outside, and nothing ever reaches a
whole image, which could only be restrictive® (92).

Der Gegensatz von offizieller Welt, die des autoritaren Staates und der Kirche,
und inoffizieller Welt, die des Karnevals, spielt dabei eine Kernrolle. Morson und

Emerson meinen, dass dieser Antagonismus nicht mit Bachtins anderem bindrem

14



Begriffspaar, der Monologizitat und der Dialogizitat gleichgesetzt werden kann, da
Karneval die Befreiung von jeglicher Individualitat anstrebt und Dialogizitat nach

Bachtin zumindest zwei fur sich allein stehende Selbst voraussetzt:

Whereas dialogue presupposes at least two responsible discrete selves, each
other outside the other, carnival strives everywhere toward fusion, which
makes true dialogue impossible. (227)

Emerson und Morson sehen daher in der Offizialitat und der Inoffizialitat
gegensatzliche Monologismen, die sich als unproduktive Antithesen konfrontieren. In
diesem Sinne fahren sie fort, indem sie feststellen, dass das karnevalistische Wort
nicht wirklich kommuniziert, sondern eher vermittelt, so wie Exkremente, die
ebenfalls eine grolRe Rolle in seiner Theorie spielen, zwischen groteskem Kdrper und
Erde vermitteln.

Julia Kristeva spricht in inrem Essay ,Bachtin, das Wort, der Dialog und der

Roman*“®

hingegen davon, dass der Dialog ,[...] am anschaulichsten [...] in der
Struktur der karnevalesken Sprache wird [...]* (355), da er ,[...] aus Abstanden,
Relationen, Analogien [und] nicht-ausschlielienden Gegensatzen® besteht (362). Sie
unterstreicht diesen Gedanken, indem sie fortfahrt, dass mit dem Karneval das
Subjekt zwar aufgelost wird, der Einzelne seine Individualitat und das Bewusstsein
als Person verliert, er sich jedoch gleichzeitig in ein Subjekt des Schauspiels und ein
Objekt des Spiels entzweit. Damit ware das Andere, das fur einen Dialog notwendig
sein muss, sehr wohl vorhanden. Das Selbst wird durch eine Maske ersetzt, hinter

der wiederum jemand Anderer steht.

Im Karneval wird das Subjekt vernichtet: hier vollendet sich die Struktur des
Autors als eines Anonymats, das kreiert und sich kreieren sieht, zugleich als
Ich und als Anderer, als Mensch und als Maske. (362)

Somit gibt es laut Kristeva das Andere, sowohl im Autor als auch im aufgeldsten
Subjekt des Karnevals und eine dialogische Beziehung ist damit mdglich. Auch
Emerson und Morson schreiben, dass unter ,carnival conditions, the self expands,
rejoices, devours — and disappears” (227). In ihrem Verstandnis entwickelt Bachtin
seine ldee von der Ganzheit von Dialogizitat zu einem ,,open unity of a dialogue®,

weiter, die nicht als statisch zu verstehen ist, sondern ,open-ended, productive® und

5__Das franzosische Original ,,Bakhtine, le mot, le dialogue et le roman*“ erschien in Critique XXIII (1967), 438-465. Die deutsche
Ubersetzung von Michel Korinman und Heiner Stiick wurde 1972 in dem von Jens Ihwe herausgegebenen Buch
Literaturwissenschaft und Linguistik Bd. 3 veroffentlicht.

15



»full of potential® (228). Insofern bedeutet diese offene Dialogizitat auch keine
Vollstandigkeit, die die potentielle Unendlichkeit einschranken wurde. Diese
unterschiedlichen Auffassungen von Bachtins Konzept zeigen, dass seine
Auslegungen nicht ganz widerspruchsfrei sind, was wiederum der ambivalenten und
weltumfassenden Struktur des Karnevals entspricht. Ich denke, dass Emerson und
Morson Recht haben, Offizialitat und Inoffizialitat nicht mit Monologizitat und
Dialogizitat gleichzusetzen. In der grundsatzlichen Frage, ob der Karneval dialogisch
ist, schlielRe ich mich fur die weitere Arbeit Kristevas Auslegung vom vernichteten
Subjekt an, das als Ich und als Anderer existiert, da es in Bezug auf die spatere
Werkanalyse und der feministischen Auslegung Bachtins Konzepte naheliegender

erscheint.

In Rabelais und seine Welt zeigt Bachtin auf, wie der franzosische Autor
karnevaleske Elemente in seinem literarischen Werk gebraucht, um an der
repressiven Gesellschaft seiner Zeit Kritik zu Uben. Bachtins Beobachtungen I6sen
sich dabei von ihrem historischen Kontext und bekommen allgemeine Gultigkeit, wie
Menschen in Situationen der Repression reagieren. Inwieweit seine eigene
eingeschrankte Beweglichkeit durch seine Verbannung und der totalitare
Machtapparat Stalins dazu beigetragen haben, dass er seine Theorie auf einer
derartigen Freiheit und Uneingeschranktheit des menschlichen Volkes und einer
prinzipiellen Ablehnung von geschlossenen Systemen begrindet, ist umstritten,
jedoch ein beliebter Zugang zur Interpretation seines Werkes. Morson und Emerson
beschranken sich darauf, diese Ausgehensweise als eine von vielen méglichen

Perspektiven auf Bachtins Werk anzudeuten.

When one recalls that Rabelais and His World and Epic and Novel were
written in Stalinist Russia, with its great purges and its Terror, one is tempted
to read the two works as maximalist reactions to a totalitarian state. One may
be especially struck by Bakhtin’s extensive description of the pure ,Freedom of
speech” characteristic of carnival. In our view, it would be a mistake to reduce
the book to this allegorical dimension alone; the work clearly grows out of
Bakhtin’s lifelong concern with unfinalizability and his more recent interest in
parody and the novel. Nevertheless, the political allegory does appear to be
present, and it helps to explain one peculiar dimension of the Rabelais book.
(94)

Auch uber Bachtins politisches Engagement sind sich seine Kritiker uneinig. Fakt ist,

dass er lebenslang nicht frei war, direkt zu sagen, was er wollte. Gerade deswegen

16



sollte man sein Werk aufmerksamer lesen, um das zu erkennen, was vielleicht nicht
auf den ersten Blick sichtbar ist und wenn er dezidiert von der Ungleichheit zwischen
seridsem und karnevaleskem Leben in der Klassenstruktur eines Staates spricht,
liegt der Gedanke an das von Unfreiheit und Autoritaten gepragte stalinistische

Russland nicht weit:

Unter den Bedingungen einer konsolidierten Klassen- und Staatsstruktur ist
die Gleichberechtigung der beiden Aspekte [seridse und Lach-Aspekte von
Gottheiten, Welt und Mensch] nicht mehr moglich, und alle Lachformen
gehoren — friher oder spater — zu einem nicht offiziellen Bereich. (Bachtin,
Literatur und Karneval 54)

In dem Sinn sieht beispielsweise Booker, der das Nachvollziehen des politischen
Klimas in der Sowjetunion zu Bachtins Lebzeit fur ausschlaggebend fur das
Verstandnis seines Werks halt, seine Kritik am mittelalterlichen Katholizismus in
Rabelais und seine Welt als zumindest teilweise verschlisselte Absage an das
stalinistische Regime (Vgl.: xii).

Trotz gewisser Achtsamkeit im Umgang mit Bachtin kann eine klare
Verbindung zwischen seiner biographischen Situation und seinen Theorien gezogen
werden, die damit als Versuch gesehen werden kénnen, Kritik am repressiven
Machtapparat Stalins zu Uben, ohne durch politisches Engagement ,auffallig“ zu
werden. In dieser Hinsicht ist der Schritt zu Valenzuela und Jelinek nicht weit, so
verschieden ihre Situationen auch sein mogen: Beide Autorinnen verarbeiten in ihrer
Literatur Zustande gesellschaftlicher und politischer Unterdrickung und konfrontieren
ihr Umfeld damit auf eine subversive Art und Weise ohne — zumindest in ihren

Texten — direkt anzuklagen.

Bachtins Karneval-Theorie baut auf schon vorhandenen Ideen, wie der
»,nhonmonologischen Einheit” und seiner, teils biographisch erklarbaren Abneigung
gegenuber geschlossenen Systemen auf. Sie entwickelt ein Bild der Welt, die alle
vorhandenen Strukturen, insbesondere jene, bei denen es um Macht, existenzielle
Bedirfnisse und Angste geht, hinterfragt, in dem sie sie degradiert und konkret
macht, aus ihrem alltaglichen Kontext holt, umdreht und als etwas begreift, das
veranderbar ist, indem es ihre Unabgeschlossenheit und Ambivalenz betont. Damit
konstruiert Bachtin einen alternativen sozialen Raum der Freiheit und Gleichheit, in

dem alles mdglich ist, was im vorherrschenden unmaglich scheint.

17



Zur Konstruierung dieser inoffiziellen Welt bendtigt das Volk Mittel, die einerseits
wirksam gegen Autoritat und Unterdrickung wirken und andererseits selbst nicht
unterdruckend sind. Eine wichtige Rolle spielt dabei neben Exzentrizitat, Mesalliance,

dem Werden und der Degradierung, das karnevaleske Lachen.

1.1. Das karnevaleske Lachen

Die karnevalistische Welt beruht fur Bachtin auf dem Lachprinzip und offenbart eine
,zweite Wahrheit”, die neben derjenigen des alltaglichen und unterdriickten Lebens
existiert. Gardiner betont, dass dieses Lachen nicht als triviales Scherzen zu
verstehen ist, sondern viel tiefer geht, da es ,[...] a distinctive viewpoint [ausdrickt]
which is diametrically opposed to the monolithically serious world of officialdom: it is
wuniversal®, it heals and regenerates, and it is linked to essential philosophical
questions” (Dialogics 49). Lachen wird zu einer universalen philosophischen Form,
die Veranderungen und neue Moglichkeiten erdffnet, indem sie den ,bornierten
Ernst® jener Zwange zerstort, die ,[...] die herrschenden Vorstellungen von der Welt
bestimmen [und] als relativ und nur beschrankt gultig“ entlarvt (Bachtin, Rabelais
100). In Rabelais und seine Welt ist Lachen pures Potential, pures Potenzial ist reine
Freiheit und reine Freiheit der fast einzige wahre Wert. Das Lachen dient im Karneval
als Waffe gegen die Furcht und Unterdrickung, die von der offiziellen Welt, in
Rabelais’ Fall dem autoritaren Staat und der Kirche, ausgeubt wird und besiegt sie
nicht, indem es sie beseitigt, sondern in dem es dartber hinausgeht und Uberwindet.
So hat es die Kraft die Menschen nicht nur vom auf3eren Zensor, sondern auch von
ihrem inneren Zensor, der von gesellschaftlichen Normen geleitet wird, zu befreien.

Am Ende gelingt es dem Lachen sogar den Tod und die Angst davor zu besiegen.

In der Klassenkultur ist der Ernst offiziell und autoritar, er ist mit Gewalt,
Verbot und Einschrankung verquickt. Ein solcher Ernst tragt immer ein
Element der Furcht und Einschuchterung in sich. In der mittelalterlichen
Ernsthaftigkeit dominierte dieses Element sehr stark. Das Lachen setzte im
Gegenteil die Uberwindung der Furcht voraus. Das Lachen verfiigt Giber keine
Verbote und Einschrankungen. [...] Der mittelalterliche Mensch empfand im
Lachen besonders scharf den Sieg uber die Furcht. Und er empfand ihn nicht
nur als Sieg Uber die mystische Furcht (die ,Gottesfurcht®) und Uber die Furcht
vor den Naturkraften, sondern vor allem als Sieg Uber die moralische Furcht,
die das Bewusstsein des Menschen knechtet, bedrickt und dumpf macht: als
Sieg uber die Furcht vor allem Geheiligten und Verbotenen [...]. (Literatur und
Karneval 35)

18



Das Lachen wird dadurch zur universellen Waffe, das heildt, es betrifft das ganze
Volk und nicht den Einzelnen und ist auf alle und alles gerichtet. Es ,[...] ist kein
subjektiv-individuelles und kein biologisches Empfinden der Unaufhorlichkeit des
Lebens — es ist [...] ein das ganze Volk umfassendes Empfinden® (36 f.). Die ganze
Welt erscheint komisch und wird in ihrer Iacherlichen Relativitat wahrgenommen und

begriffen.

Bachtin kritisiert das satirische Lachen der Neuzeit, das sich seiner Meinung
nach rein negierend aul3ert, indem sich der Satiriker auf3erhalb der belachten
Erscheinung stellt und dadurch die ,Einheit des komischen Aspekts der Welt" zerstort
(Rabelais 61). Im Karneval kann eben niemand aul3erhalb stehen, weshalb das
Karnevals-Lachen auch das Unfertige in allem schatzt. Es ist das effektivste
Instrument der Unvollendbarkeit (Vgl.: Morson und Emerson 443). Weder nur negativ
noch einseitig, ist es immer ambivalent. Es degradiert durch Spott an aller
Ernsthaftigkeit und Hohn Uber geschlossene Haltungen gegenuber der Welt,
gleichzeitig ist es heiter und jubelnd. Sprachlich entzieht es sich jeder unantastbaren
Ordnung und zeigt sich in Schimpfwdrtern, Satiren und Parodien von offiziellen und
in diesem Sinne autoritaren Texten. Fur Bachtin sind diese umgangssprachlichen
Fliche und Profanationen der verbale Protest des Volkes in verschlisselter Form
und drucken seine Ablehnung gegenuber der offiziellen Welt aus (Vgl.: Gardiner,

Dialogics 50).

Bachtins Blickwinkel, der das karnevaleske Lachen als ,zweite Wahrheit* der
Welt und als Waffe des Volkes gegen Furcht und Unterdrickung erkennt, zeigt sich
als genaue Beobachtung von menschlichem Verhalten in Situationen der
Unterdrickung. Diese Basis eignet sich gut als theoretischer Hintergrund flr meine
Analyse der parodistischen und satirischen Elemente in den Werken Elfriede
Jelineks und Luisa Valenzuelas, da diese die Figuren in ihren Texten sich mit

solchen Situationen auseinandersetzen lassen.

1.1.1. Das Lachen bei Julia Kristeva

Kristevas Auseinandersetzung mit dem Lachen in Die Revolution der poetischen

Sprache (La Révolution du language poétique 1974, deutsche Erstausgabe Ubersetzt

19



von Reinhold Werner 1978) lassen deutlich den Einfluss der Theorie Bachtins
erkennen. Urspringlich geht sie jedoch von Sigmund Freuds Aufsatz ,Der Witz und
seine Beziehung zum Unbewuf3ten® (1905) aus.

Freud, der den Menschen als ,unermudlichen Lustsucher® (120)
charakterisiert, versteht den Witz als ,Lust am Unsinn“ und sieht in ihm eine wichtige
Entlastungsfunktion der Psyche. Das Kind, das sich der Sprache zunachst als reine
Quelle der Lust durch Rhythmus und Reim, ohne sich einem Sinn zu verpflichten,
bedient, muss sich sukzessive an die gesellschaftlichen Einschrankungen, die den
Sprachgebrauch bestimmen, halten (Vgl.: 118 f.). Das ungebundene, ,unsinnige*
Spiel mit der Sprache bekommt den Reiz des von der Vernunft Verbotenen und wird
nun als Befreiung des von aul3en herrschenden Druckes genutzt, der sich in der
Psyche widerspiegelt. Freud unterteilt die Techniken des Witzes deshalb in diese, die
zur Entlastung des gesellschaftlich-erzieherischen Zwangs dienen und jene, die
einen psychischen Aufwand schon im Vorhinein ersparen oder verhindern sollen.
Verdichtungen, Anspielungen und Wortspiele, die ebenso ein wichtiger Bestandteil
der Parodie und im weitesten Sinn intertextuell (Vgl.: Kapitel 1.2.1) sind, spielen

dabei eine gewichtige Rolle.

Kristeva teilt nicht nur Freuds Auffassung, dass das hervorgerufene Lachen
auf bestehende Verbote abzielt, um diese zu Uberwinden, sondern radikalisiert diese,
indem sie den widerspruchlichen Charakter und Gegensatze, wie den ,unendlichen
Hochmut als auch unendliches Elend“ (Revolution 216), die dem Lachen inharent
sind, betont. In Zusammenhang mit dem Karneval, wehrt sie sich dagegen seinen
tragischen Aspekt, auf den Bachtin besonderen Wert legt, zu vergessen oder zu
mystifizieren; insofern betrachtet sie das Lachen in der Wichtigkeit seiner Bedeutung

sogar als ernsthaft:

Das Lachen des Karnevals ist nicht einfach parodistisch; es ist nicht eher
komisch als tragisch, es ist — wenn man so will — ernsthaft und allein auf diese
Weise ist seine Buhne weder die des Gesetzes noch die der Parodie, sondern
sein Anderes. ("Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman" 363f.)

Das symbolische Verbot, das, nach Kristevas psychoanalytisch beeinflusster
Auffassung von Symbolischem und Semiotischen, den bewussten Bereich des
Subjekts betrifft (Vgl.: Kapitel 1.3.1.), wird durch das Lachen, das von der

semiotischen, also unbewussten und triebhaften Seite erzeugt wird, Uberschritten.

20



Deshalb kann sich das Lachen auch der Instanz der Kirche widersetzten. Die Folge
ist die Verdrangung des Symbolischen durch das Semiotische, also die Ausléschung

des Sinns durch den Trieb.

Lachen ist das, was die Verbotsschranke hebt, was in das (vom Schopfer
symbolisierte) Verbotene eindringt und den zerstorerischen, gewaltsamen,
befreienden Trieb in es hineintragt. (Revolution 217)

Im Bachtinschen Karneval, der sich auf die grundlegendsten Triebe des Volkes

stutzt, bekommt das ambivalente Lachen existenzielle Bedeutung.

Die karnevaleske Sprache und Gestik, die auf dieser Lachkultur basiert,
benutzt explizit die Ubertreibung, die Transgression und das Groteske um die

bestehenden Regeln und Grenzen zu Uberwinden.

1.2. Der groteske Realismus

Ein weiterer wichtiger Aspekt des Karnevals, der ,[...] von der volkstumlichen
Lachkultur und vom karnevalistischen Weltempfinden nicht zu trennen [...]* (Bachtin,
Literatur und Karneval 25) ist, da sie ihm zugrunde liegen, ist der groteske
Realismus, den Bachtin als Motivsystem der volkstimlichen Lachkultur versteht und
der sich vor allem Uber das materiell-leibliche Prinzip des Korpers darstellt.

Der Begriff des Grotesken lasst sich vom italienischen Wort groftto fur Grotte
oder kleine Hohle herleiten und bezeichnete ursprunglich den extravaganten Mal-
und Dekorationsstil der in den Raumlichkeiten und Gangen (,Grotten®) von Kaiser
Neros (37 bis 68 n. Chr.) Palast Domus Aurea in Rom gefunden wurde, als er im 15.
Jahrhundert wieder entdeckt wurde. Die dekorativen Ornamente erregten durch ihren
phantastischen Charakter Aufsehen, da ihre Motive die Grenze zwischen Tierischem,
Menschlichem und Pflanzlichem aufhoben und Elemente aus allen Bereichen
miteinander vermischten. Der Stil wurde anschliel3end kopiert und die Bezeichnung
fand so Eingang in den Sprachgebrauch (Vgl.: Russo 2 ff.)

Dem Grotesken werden je nach geschichtlichem Zeitpunkt und kinstlerischer
Richtung verschiedene Eigenschaften zugesprochen, generell gesagt versammelt es
Elemente, die vom Alltaglichen abweichen und natlrliche und von der Gesellschaft
aufgestellte Grenzen Uberschreiten. Sein dualistischer Charakter kann anregen und

abstolRen, Furcht einfléoRend und zugleich komisch sein. Bachtin nimmt vor allem

21



diese de- und regenerierenden grotesken Krafte, die destruktiv und erneuernd

zugleich sind und ordnet sie als positive Aspekte seiner Karneval-Theorie zu.

Um den grotesken Korper naher zu definieren, geht Bachtin zunachst auf den
Leib ein, wie ihn die ,neuen Kanons® im Unterschied zur grotesken Konzeption
wahrnehmen, womit er betont, dass ,[d]ie Grenzen zwischen Leib und Welt und
zwischen Leib und Leib [...] in der grotesken Kunst ganz anders [verlaufen] als in der
klassischen oder naturalistischen® (Literatur und Karneval 15). Der neue Leibes-

Kanon zeichnet sich dadurch aus,

[...] dald er von einem vollig fertigen, abgeschlossenen, streng begrenzten, von
aullen betrachteten, unvermischten, individuell-ausdrucksvollen Leib ausgeht.
Alles was herausragt und absteht, alle scharf ausgepragten Extremitaten,
Auswilchse und Knospungen, das heil3t alles, was den Korper uber seine
Grenzen hinaustreibt, was einen anderen Korper zeugt, wird entfernt,
weggelassen, zugedeckt, abgeschwécht. Genauso werden alle Offnungen
verdeckt, die in die Tiefe des Leibes hineinfuhren. (20)

Der groteske Leib hingegen wird zum Mittelpunkt des Universums. Um ihn
gruppieren sich alle Dinge und Werte neu (Vgl.: Rabelais 410). Inm sind im
Wesentlichen dieselben Eigenschaften inharent, die Michael Gardiner als
Charakteristika des Karnevals hervorhebt. Er ist exzentrisch, nach aufden hin offen,
kosmisch und universal. Er vereint sich mit der Welt, in dem er sie sich einverleibt.
An dieser Uberschreitung sind Tod und Geburt gleichermalien beteiligt, dadurch ist
der groteske Korper unendlich, immer im Werden begriffen und nie abgeschlossen.
Gleichzeitig verschmilzt er Hoch- und Volkskultur, da er ein Kollektivkorper ist und

degradiert, indem er konkret-sinnliche Funktionen betont.

Das Groteske ist tiberall dort, wo Ubertreibung phantastische AusmaRe
annimmt und Grenzen Uberschritten werden. Das kann auf einer sprachlichen Ebene
passieren, in dem Versuch Uber einen monologischen Diskurs hinauszutreten,
Verbote zu Uberwinden und Tabus auszusprechen. Julia Kristeva beschreibt die
Buhne, die sich durch einen karnevalesken Diskurs auszeichnet, als einzigen Ort, an
dem ,[...] sich zugleich die Verbote (die Darstellung, das ,Monologische®) und deren
Transgression (der Traum, der Koérper, das ,Dialogische®) manifestieren“ und an dem
sich damit ,die potenzielle Unendlichkeit [...] des Diskurses erfullt* ("Bachtin, das
Wort, der Dialog und der Roman" 363).

22



Auf der korperlichen Ebene des grotesken Leibes spielen vor allem jene, die
Korpergrenzen uberwindenden Korperteile, wie der Mund, die Nase, die
Geschlechtsorgane und der After eine wichtige Rolle und alle wesentlichen
Ereignisse, die an ihren Grenzen stattfinden, ,[...] sozusagen die Akte des Korper-
Dramas, wie Essen, Trinken, Ausscheidungen, Sexualitat, Schwangerschaft,
Niederkunft, Altern, Krankheiten, Tod, Zerfetzung, Zerteilung [...]“(Bachtin, Literatur
und Karneval 17). Damit werden auch das Geschlechtsleben, das Essen und Trinken
und die Ausscheidungen ins private Milieu, das streng getrennt vom 6ffentlichen
existiert, verbannt. Der Kérper und seine Offnungen erhalten bei Bachtin enorme
Aufwertung, da er ihnen in ihrer grenzenuberwindenen Kraft unbeschranktes
Potential zuspricht. Gleichzeitig verbindet Bachtin den Korper untrennbar mit dem
Geist, da er seine Materie als Verkorperung des kollektiven Gedachtnisses und damit

als Trager einer ganzen Kultur versteht:

Im menschlichen Korper wird Materie schopferisch, originell, hier ist sie
aufgerufen, den ganzen Kosmos zu besiegen, die Materie des ganzen
Kosmos zu organisieren. Im Menschen gewinnt die Materie historischen
Charakter. (Rabelais 411)

Kein von der Materie abgeldster Geist, der Erldsung anstrebt, noch Institutionen
stehen im Mittelpunkt von Bachtins Universum, sondern der groteske Leib, der die
Erinnerung der Kultur verkdrpert. Ahnliche Auffassungen vom Autor als Bewahrer
eines kollektiven Gedachtnisses finden sich sowohl bei Jelinek als auch bei

Valenzuela (Vgl.: Kapitel 2).

Dieses Drama betrifft den gesamten Leib des Volkes, weshalb Geburt und
Tod auch nicht absolut sind, wie beim individuellen Leib, sondern ,[...] blol3 Momente
seines nie aussetzenden Wachstums und seiner Erneuerung” (Literatur und Karneval
33). Dadurch enthllt der groteske Korper eine universelle und einebnende Tendenz,
die nicht nur gesellschaftliche Unterschiede ausmerzen kann, sondern auch jene
zwischen Akteur und Zuseher, denn den Karneval leben alle. Durch ein starkes
spielerische Element und seinen konkret-sinnlichen Charakter steht er zwar
kinstlerischen bildhaften Formen, vor allem dem Theater, nahe, doch kennt der
Karneval keine Buhne und kein Scheinwerferlicht und demnach keine

Unterscheidung zwischen Darstellern und Zuschauern. Bachtin schreibt, dass der

23



Karneval im Grunde [...] das Leben selbst [ist] — in einer eigenen, spielerischen
Ausformung“ (Rabelais 55).

Diese Gleichmachung tritt vor allem in Form von Degradierung und
Profanation auf, die fur Bachtin von besonderer Bedeutung sind. Sie verstehen sich
nicht nur formal, in der Idee der Herabsetzung des Hohen und Heiligen, sondern
auch topographisch. Im kosmischen Sinn bedeutet ,Oben® / Himmel und ,Unten®/
Erde, die verschlingend, erneuernd und gebarend ist. Im rein korperlichen Sinn, der
im Karneval jedoch nie streng vom kosmischen getrennt ist, sind ,Oben“ das Gesicht
und der Kopf und ,,Unten” die Geschlechtsorgane, der Bauch und der Podex. Die
Degradierung vereint den konkret-sinnlichen und den ambivalenten Charakter in
sich. Sie spricht der sonst negativen Darstellung der Herabsetzung eine positive
Kraft zu. Da das groteske Motiv beide Seiten der Veranderung darstellt, zeigt es ein

Phanomen der Transformation, das immer im Werden begriffen ist.

Degradierung hei3t Annaherung an die Erde als dem verschlingenden und
zugleich lebensspendenden Prinzip: Degradierung ist Beerdigung und
zugleich Zeugung, die Vernichtung geht der Neugeburt von mehr und
besserem voraus. Degradierung bedeutet auch Hinwendung zum Leben der
Organe des Unterleibs, zum Bauch und zu den Geschlechtsorganen, folglich
auch zu den Vorgangen wie Koitus, Zeugung, Schwangerschaft, Geburt,
Verschlingen und Ausscheiden. Die Degradierung grabt ein Kérpergrab fur
eine neue Geburt. (Rabelais 71)

Hier ist aulRerdem das Bild des schwangeren Todes prasent, das Bachtin sehr haufig
als Metapher nicht nur fir die Degardierung, sondern auch fir die dem Karneval
inharente Ambivalenz und die Relativitat der Zeit verwendet. Die Degradierung kann

durch verschiedene Mittel erreicht werden. Zum einen spielen die Exkremente eine

Rolle, die verbindende und vermittelnde Elemente zwischen Korper und Erde sind.

Vergessen wir nicht, daf der Urin (wie der Kot) die heitere Materie ist, die
Angst in Lachen verwandelt. Wie der Kot gewissermalien ein Mittleres
zwischen Korper und Erde ist (das kosmische Bindeglied, das Erde und
Korper vereint), so ist der Urin ein Mittelding zwischen Kérper und Meer. |...]
Urin und Kot verwandeln kosmisches Entsetzen in Karnevalsheiterkeit. (377)

Zum anderen kann das spottische Lachen, Hohn und Schimpfworter, fur die oft
Bezeichnungen der unteren Korperregionen gebraucht werden, eine degradierende

Wirkung erzielen (Vgl.: Gardiner, Dialogics 48).

24



Fliche wie ,geh zum ...“ setzen den Beleidigten nach der grotesken Methode
herab, d. h. sie verweisen ihn auf den, topographisch gesehen, absoluten
Unterleib, in die Sphare der zeugenden und gebarenden Organe, ins
Korpergrab (oder in die Korperhdlle), und zwar zum Zweck der Vernichtung
und Neugeburt. (Bachtin, Rabelais 78)

Beispiele wie diese nimmt Bachtin aus dem realen Leben, da er in seiner Theorie
zunachst von dem mittelalterlichen Karneval ausgeht, der in den volkskulturellen
Feiertagen verankert ist. Er wird nur innerhalb dieses Zusammenhangs und auf
diesen konventionalisierten Kontext beschrankt von der offiziellen Autoritat geduldet.
Die Grenzen beginnen dann zu verwischen, als die Lachkultur ,[...] immer mehr in die
hdheren Regionen der Literatur in alle Spharen des ideologischen Lebens
ein[...]dringen“ (Literatur und Karneval 42). Das bedeutet, dass nach der
Renaissance zwar die Bedeutung des Karnevals als gelebtes Ereignis abnimmt, das
Phanomen jedoch in der Literatur weiter existiert: ,[...] [D]ie Karnevalisierung wird zu
einer innerliterarischen Tradition“ (61).

Der Karneval und seine Elemente, wie die groteske Kdrperkonzeption finden
sich in der Literatur etwa in der Parodie wieder. Bachtin erkennt nur ihre
mittelalterliche Form als Vertreterin mit ambivalenter Degradierung, d. h. mit
erneuernder und positiver Wirkung an, da er der neuzeitlichen Entwicklung von
Formen des Lachens und der Degradierung, wie Parodie, Satire und Schimpfwort
bloRe negative Kraft, ohne erneuernde Ambivalenz zuerkennt. Deshalb méchte ich
an dieser Stelle auch auf die zeitgenodssischen Beschreibungen von Parodie und
Satire von Elzieta Sktodowska (1991), Linda Hutcheon (1985) und Beate Muller

(1994) eingehen und diese in meine textliche Analyse miteinbeziehen.

1.2.1. Exkurs: Parodie, Dialogizitat und Intertextualitat

In ihrem Buch A Theory of Parody (1985) begreift Linda Hutcheon eine Parodie
generell als eine, Ublicherweise komische Darstellung eines literarischen Textes oder
eines anderen kunstlerischen Gegenstandes, d. h. einer geformten Wirklichkeit, die
selbst schon eine spezielle Reprasentation der originaren Wirklichkeit ist (Vgl.: 49).
Eng mit der Parodie verwandt ist die Satire, doch ist sie nicht auf einen asthetischen
Kontext begrenzt, sondern 6ffnet sich sozialen und moralischen Dimensionen. Sie ist
eine komische und oft karikaturhafte, kritische Darstellung einer nicht-geformten

Wirklichkeit, also wahrhaftiger Gegenstande. Die Grenze zwischen den beiden

25



Gattungen ist jedoch nicht klar zu ziehen, was unter anderem dadurch begunstigt
wird, dass sie haufig parallel verwendet werden. Beiden gleich ist jedoch, dass sie zu
ihrer Vorlage einen kritischen Abstand einnehmen. Fur Bachtin sind die Stimmen in
der Parodie ,[...] nicht nur durch eine Distanz getrennt — [sondern] stehen sich

feindlich gegenuber” (Literatur und Karneval 119).

Die moderne Parodie sieht Hutcheon als ,repetition with critical distance®, also
als eine Form der Imitation oder Wiederholung mit ironischer Inversion, die eher
Unterschiede als Gemeinsamkeiten betont. Die Parodie arbeitet dabei auf zwei
unterschiedlichen Levels: einer Oberflache und ihrem mitgetragenen Hintergrund.
Die letztendliche Bedeutung liegt in der Dynamik der Ubereinanderlagerungen dieser
Level. Notwendig dabei ist ein Empfanger, im Fall eines Textes ein Leser, von
dessen Dekodierungskompetenz es abhangig ist, ob und wie viel er von den
bezugnehmenden Verweisen erkennt. In der Ironie sieht Hutcheon den rhetorischen
Mechanismus um den Leser aufmerksam zu machen und ihm zu erlauben den Text
zu dekodieren, d. h. ihn fur sich zu entschlisseln, wieder zu erkennen, zu
interpretieren und in seinem Sinn weiter zu beurteilen. In diesem
Entschlusselungsprozess erkennt sie eine Quelle der Freiheit, da die Parodie neue
Bedeutungsebenen hervorbringt. Damit beschreibt sie genau jene Funktion des

parodierten Wortes, die im Bachtinschen Karneval von so grof3er Bedeutung ist.

Auch wenn Bachtin die Wirkung der Parodie historisch abhangig macht, sieht
er in jedem parodierenden Wort ein zweideutig gebrauchtes fremdes Wort und
bezieht sich dabei auf seine Theorie der Dialogizitat, nach deren Auffassung Sprache
an der Grenze zwischen einem selbst und dem anderen liegt. Beate Muller geht bei
ihrer Auseinandersetzung mit der Parodie in ihrem Buch Komische Intertextualitéat:
Die literarische Parodie (1994) deswegen auf ein weiteres Forschungsgebiet ein, flr
das Bachtins Dialogizitats-Konzept Ausgangspunkt ist und mit seinem Karneval-
Konzept in Verbindung steht: die Intertextualitat. Neben der Komik sieht Mdller in ihr

das wichtigste charakteristische Merkmal der Parodie.

Dieses parodiespezifische enge Beziehungsgeflecht zwischen Parodie und
Parodiertem ist vielschichtig und kompliziert; es werden sowohl Analogien
als auch Differenzen zum Parodierten aufgebaut. Das spannungsreiche
Zusammenspiel dieser beiden gegenlaufigen Tendenzen Ialt Diskrepanzen

26



zwischen den verschiedenen Strukturschichten der Parodie entstehen, die fur
die Erzielung der typischen parodistischen Komik entscheidend sind. (147)

Julia Kristeva, die Bachtins Dialogizitats-Theorie weiterentwickelt hat und damit den
Auftakt der heutigen Intertextualitatsforschung bildet, geht in ihrer Adaption
entscheidend Uber ihren Vordenker hinaus. Manfred Pfister streicht in seinem Essay
.Konzepte der Intertextualitat® (1985) die revolutionare Kraft von Bachtins Konzept
hervor und zahlt die wichtigsten Kennzeichen Kristevas von ,Umakzentuierung“ auf:
Sie hebt das subversive Potential der Dialogizitat hervor und bezieht das Konzept
der Polyphonie, das Bachtin in erster Linie nicht auf den Dialog der Stimmen
innerhalb eines Textes angewandt hat, auf die Beziehung zwischen verschiedenen
Texten. Hinzu kommt, dass Kristevas Textbegriff, ausgehend von Bachtins
Auffassung, den Text in Zusammenhang mit Geschichte und Gesellschaft zu sehen,
radikal ausweitet und Intertextualitat zum Kennzeichen eines jeden Textes wird,
wobei sich ,Text® letztendlich auf alles, ,[...] oder doch zumindest jedes kulturelle
System und jede kulturelle Struktur [...]“ (7) beziehen kann. lhre erste festgemachte

Definition lautet:

[...] [J]eder Text baut sich als Mosaik von Zitaten auf, jeder Text ist Absorption
und Transformation eines anderen Textes. An die Stelle des Begriffs der
Intersubjektivitat tritt der Begriff der Intertextualitéat, und die poetische Sprache
lalt sich zumindest als doppelte lesen. (Kristeva, "Bachtin, das Wort, der
Dialog und der Roman" 348)

Das heil3t, dass Intertextualitat im Sinne Kristevas eine ahnliche Funktionsweise, wie
Bachtins Konzept der karnevalisierten Literatur innehat. Sie ist mehrstimmig und
tragt unterschiedliche ,Texte“, die nach der Definition Kristevas auch
gesellschaftliche oder politische Zustande sein konnen (Vgl.: 346) in sich. Ein
anderer , Text” wird als Ausgangspunkt genommen, um eine in ihm liegende
Bedeutung, sei es sein Gegenteil, aus ihm hervorzukehren. Der Karneval nimmt
auch Elemente anderer Diskurse, wie der offiziellen Welt und spielt mit ihnen,
verkehrt sie oder zeigt sie in einem grotesken Licht. Dadurch kann er ihnen
Wahrheiten entlocken, die sonst nicht sichtbar sind oder verdrangt werden. Der
kritische Aspekt ist umso effektvoller, da sich die Elemente an sich nicht andern, der
Konig ist immer noch der Konig, nur tragt er eine Narrenmitze. In dem Sinn ist
karnevalisierte Literatur immer intertextuell, da sie sich auf andere ,Texte bezieht.

Als Beispiele dienen Parodie und Satire. Sie spielen besonders in der Postmoderne

27



eine wichtige Rolle, die sich auch durch andere Elemente, die sich in Valenzuelas

und Jelineks Texten finden, auszeichnet.

1.3. Bachtin in feministischer Theorie und der Postmoderne

Viele Uberlegungen und Auffassungen Bachtins decken sich mit grundlegenden
theoretischen Ideen, die in der Postmoderne eine wichtige Rolle spielen. Die von
dieser Stromung geforderte ,[...] emancipation of mankind from economic want and
political oppression® (Sim vii) kann als zeitgemalRe Entsprechung von Bachtins
literaturtheoretischer Motivation gedeutet werden. Darauf begriindet sich eine, auch
von Bachtin vertretene, generelle Skepsis gegenuber Autoritaten, die sich
beispielsweise in der kritischen Auseinandersetzung von Wirklichkeit und deren
Reprasentation wieder findet. Das Fernsehen ist in diesem Zusammenhang das
postmoderne Medium schlechthin, das eine auf Reizstimulationen reduzierte Realitat
konzipiert, in der die Grenze zwischen Objekt und seiner Wiedergabe flieRend ist
(Vgl.: O'Day 103). In diesem Zusammenhang wird die bisher angenommene
Objektivitat der wahrgenommenen Wirklichkeit in Frage gestellt. Die Funktion des
Mediums als Vermittler zwischen Realitat und Rezipient wird nicht mehr in der
tatsachlichen Spiegelung gesehen, sondern seine potentielle manipulative
Wirkungsweise in den Mittelpunkt geruckt. Das Sein wird zum Schein. Dadurch, dass
Wirklichkeit daher immer von seiner Vermittlung abhangig ist, zieht Susanne
Kappeler in ihrer Studie The Pornography of Representation (1986) den Schluss,

dass Reprasentationen ,realer” sind als die Realitat selbst.

[...] [W]e have become so accustomed to representations in many media that
the media and their conventions have become naturalized, ,transparent®,
apparently giving a key-hole view on make-believe reality, reflections of reality.
[...] The aim of realism is to obliterate our awarness of the medium and its
conventions and to make us take what is represented for a reflection of a
natural reality. Realism sees itself holding up a mirror to life. The mirror, if not
transparent, reflects, and it is above all ,faithfull“. The question should never
arise as to who is holding the mirror, for whose benefit, and from what angle;
at least it should not arise in terms which would make this concept of the
mirror — and hence of reality — problematical [...]. [T]hey [representations] have
a genesis in material production. They are more ,real“ than the reality they are
said to represent or reflect. (2f.)

Im Fernsehen zeigt sich das beispielsweise an dem aufstrebenden Genre des

.Reality TVs", das Programme wie ,Big Brother” und diverse, die Authentizitat seiner

28



Gaste vorspielende Talkshows hervorbringt. Auch die Literatur treibt mit der
Verwendung von satirischen, parodistischen und (sprach-)experimentellen
Elementen eine zunehmende Verschichtung von Fiktion und Wirklichkeit voran (Vgl.:
O'Day 104f.). Diese Widerwilligkeit, sich einer einzigen Sicht der Realitat zu
verschreiben, spiegelt Bachtins Idee einer vielstimmigen, dialogischen Welt wieder,
die mehrere nebeneinander stehende Wahrheiten kennt, welche sich aus
verschiedenen Maoglichkeiten der Wirklichkeit ergeben und sich auch in der
dynamischen Konzeption von Sprache widerspiegeln. Besonders sein Dialogizitats-
Konzept, das auf diesen Ideen beruht, wurde deshalb in der Postmoderne unter
anderem von feministischen Theoretikerlnnen verwendet und in ihrem Sinne weiter

entwickelt.

Nach einer feministischen Auffassung braucht es den Dialog um den Spalt
zwischen dem o6ffentlichen Leben, das direktes Erkennen und gegenseitige Flrsorge
unmoglich macht, und dem privaten, das diesen Zustand toleriert, zu Uberwinden.
Dabei geht es unter anderem um die 6ffentliche Welt als eine rationalisierte,
mannlich dominierte patriarchale Gesellschaft. Jedoch arbeitet die feministische
Dialogizitat laut Dale M. Bauer und Susan Jaret McKinstry, den Herausgeberinnen
von Feminism, Bakhtin, and the Dialogic (1991), ,[...] to uncover not just masculine
bias but a more subtle and seemingly neutral rationality, an impersonality that
pervades all social life, depriving both males and females of recognition from each
other (2).

Die Gegensatze, die durch das Aufeinanderprallen von unterschiedlich
konzipierten Sprachen entstehen, wie der 6ffentlichen und der privaten Sprache, die
man mit dem offiziellen und inoffiziellen Diskurs in Bachtins Karneval-Konzept
vergleichen kann (Vgl.: ebda.), nehmen feministische Theoretikerlnnen zum Anlass,
herrschende bzw. repressive ldeologien und Zustande, die sich in der Sprache
manifestieren, sichtbar zu machen und Kritik daran zu Uben. Bachtins Dialogizitats-
Konzept eignet sich deswegen gut fur einen feministischen Ansatz, da durch seine
Konzeption von Sprache als dialogisch, die Begegnung mit dem Anderen ermdoglicht
wird und dadurch neue Méglichkeiten flr den Diskurs entstehen. Die dialogische,
vielstimmige Rede ist ein Zusammenschluss aus allen Stimmen, sie integriert an den
Rand gedrangte und unterdrickte Stimmen in den Diskurs, hinterfragt dadurch das

herrschende monologische Wort und relativiert damit den offiziellen Diskurs. Im Falle

29



der feministischen Theorie geht es dabei besonders darum, die marginalisierten, vor
allem weiblichen Stimmen hérbar zu machen und zu starken.

Hinzu kommt auRerdem eine explizite politische Komponente: Im Vorwort von
Dale M. Bauer und Susan Jaret McKinstry wird kultureller Widerstand als eine
notwendige Strategie fur feministische politische Praxis aufgezahlt und feministische
Dialogizitat wird zur ,[...] form of cultural resistance that celebrates the dialogic voice
that speaks with many tongues, which incorporates multiple voices of the cultural
web“ (4). Patricia Yaeger, die das Nachwort zu dem Band geschrieben hat, sieht den
Knotenpunkt von feministischer Praxis und dialogischem Denken ebenfalls auf der
Betonung des politischen Kampfes in Texten und der Wirklichkeit und auf der
Hervorhebung, dass es keine normative Sprache geben sollte, ohne Revolte, Protest
und Anfechtung (Vgl.: Yaeger 245).

Maria Teresa Medeiros-Lichem geht in ihrem Buch Uber lateinamerikanische
Schriftstellerinnen Reading the Feminine Voice in Latin American Women'’s Fiction
(2002), in dem sie auch auf Luisa Valenzuela eingeht, davon aus, dass es gerade fur
Frauen wichtig ist, ihre eigene Sprache und Literatur zu benutzen, um die repressive
patriarchale Gesellschaft und ihre Sprache zu dekonstruieren und auf3ere und innere
Beschrankungen zu Uberwinden. ,While writing within the paradigms of patriarchy,
women’s writing can work from within to ,deconstruct” it“. (6)

Feministische Theoretikerlnnen, wie Bauer, McKinstrey und Yaeger sprechen
dann dezidiert von einer weiblichen Sprache, die in einer patriarchalischen
Gesellschaft Gber die von ihr konstruierten Grenzen hinausgeht. Die Bedeutung der
(weiblichen, dialogischen) Sprache liegt darin, die Kraft des autoritaren

(monologischen) Wortes aus dem Gleichgewicht zu bringen:

The importance of language as a destabilizer of the patriarchal logos, is [...]
above all an urge to speak the unspeakable, to articulate the unsayable and to
overcome the ,self-censorship® that prevents women from seeing beyond the
socially constructed reality. (Reading the Feminine Voice 2)

Es gilt das Unausgesprochene und Unaussprechbare, das jenseits der
gesellschaftlich konstruierten Beschrankungen liegt, zu artikulieren, zu benennen

und zu betonen.

30



In diesem Sinne schreibt Luisa Valenzuela in dem Aufsatz ,Peligrosas
palabras* (1986), die auch an eine weibliche Sprache glaubt®, dass der Schreibakt in
seinem Benennen der Dinge an sich schon eine Form von Transgression ist, die,
vergleichbar mit dem karnevalesken Lachen, notwendig ist, um den Menschen nicht
nur von der aulReren Zensur zu befreien, sondern auch die Barrieren der
Selbstzensur, Angst und Negation zu tGberwinden (Vgl.: 86, 90). In ihrem Essay ,La
otra cara del falo® (1993) geht sie genau auf diese Thematik ein: ,Quisiera asomarme
al tema intentando romper barreras de autocensura por el simple hecho de
nombrarla, reconociéndole existencia“ (44, vgl. auch 86).

Auch fir Elfriede Jelinek ist ihre Sprache Mittel zur Uberschreitung, wobei sie
einen aggressiveren Ansatz als Valenzuela hat, da sie ihr Schreiben als
gewalttatigen Akt sieht. Sie geht davon aus, dass in unserer Gesellschaft ,[...] das
weibliche Subjekt kein sprechendes ist [...]“ (Winter 14) und dadurch gendtigt ist,
handgreiflich zu werden, um diese ihm auferlegten Einschrankungen zu Uberwinden.
Die genormte Sprache, die Jelinek zur Verfiigung steht, muss sie erst wie ein
Werkzeug bearbeiten, damit sie zu dem Gemeinten passt und dazu erfordert es eine

gewisse Brutalitat des Instruments, wie die Autorin schreibt:

Auf der Werkbank der Dichtung wird auf die Sprache eingeschlagen, damit sie
etwas herausbildet. Was sie nicht freiwillig tut. Der Sprache paldt es nicht, daf3,
anstatt sich mit etwas herumzuschlagen, nun auf sie eingeprugelt wird. Dal®
man sie in eine andere Form zwingt. [...] Sie will nicht gern verbogen werden.
(Jelinek "nicht bei sich und doch zu hause" 11)

Die Sprache will von selbst nicht etwas herausbilden, sodass man sie bearbeiten
muss mit ,[...]Jeine[r] Sprache der Uberschreitung, eine[r] Sprache der
Aggressivitat[...]* (Winter 17), mit der Jelinek den Sprachkorper aufschneidet,
deformiert und Uberschreitet, um etwas Neues, eine neue Sprache daraus zu

produzieren.

Ich schneide die Personen auf und sage das, wovon man glaubt, dal® es nicht
zu sagen ware. Und zwar [...] mit dem Versuch, eine neue Sprache daflr zu
finden. Mein Skalpell ist dabei die Sprache. (Kathrein 27)

¢ Por eso digo que creo en la existencia de un lenguaje femenino aunque éste no haya sido aun del todo develado y aunque la
frontera con el otro — el lenguaje cotidiano con impronta de hombre — sea demasiado sutil y ambigua como para ser trazada.”
(,Peligrosas Palabras” 26)

31



Diese Versuche eine andere als die bestehende Sprache zu finden, lassen sich in
diesem Kontext ebenfalls als Aufbegehren gegen einen repressiven patriarchalen
Diskurs lesen.

Mit inrem Subjektbegriff bezieht sich Jelinek auf die postmoderne Auffassung
des zerfallenden und aufgelosten Subjekts und setzt, besonders in ihren spateren

Werken, eine kollektive Sprache an seine Stelle.

1.3.1. Der postmoderne Subjektbeqriff bei Kristeva

Die Infragestellung des tradierten Subjektbegriffs stof3t in der feministischen Theorie
und der Frauenbewegung auf besondere Aufmerksamkeit. Das liegt nicht nur an
ihrem zeitlichen Auftreten als Erscheinung der Postmoderne, sondern auch an ihrem
generellen Ziel der Entstehung eines weiblichen Selbstbewusstsein und eines
weiblichen Subjektivitatsbegriffs.

In seinem Buch Das literarische Subjekt (2001) erklart Peter V. Zima anhand
des Ubergangs von Moderne zu Postmoderne sehr anschaulich, welche Faktoren er
fur den Niedergang des individuellen Subjekts in der Postmoderne fur
ausschlaggebend halt und wie sich dieser Prozess in der Literatur manifestiert.

Ausgehend von grundverschiedenen Diskursen stellt die Postmoderne
Begriffe wie Heterogenitat und Pluralitat in den Mittelpunkt und unterbricht dadurch
das nach Vereinheitlichung strebende Subjekt der Moderne. Die postmoderne
positive Auffassung des Vielfaltigen bewirkt, dass dieses Zerfallen als Befreiung der
systematischen Zwange erscheint. Als weitere Griinde flr die Auflésung des
einheitlichen Subjekts nennt er die zunehmende Sakularisierung der Gesellschaft, da
ohne den Bezugspunkt Gott als hochstes Subjekt die eigene Subjektivitat mehr als
fragwdirdig ist, die Unterwerfung fast aller sozialen Bereiche unter das Marktgesetz
und die damit einhergehende Zerstoérung der Sprache (Vgl.: 239 f.). Das Subjekt wird
nur noch von 6konomischen, korperlichen oder ideologischen Impulsen getrieben
und kann keine Eigenverantwortung fur sein Handeln dbernehmen. Es hat,
vereinfacht ausgedrickt, keine ldentitat, also keine Vergangenheit und keine Zukunft,
keinen Charakter und keine Beziehungen zu anderen, die sich nicht aus den ihn
beherrschenden Impulsen herleiten lassen.

AuBerdem tragt die Intertextualitat, laut Zima, ebenso zur Auflésung der

Subijektivitat bei. Wichtig in diesem Zusammenhang ist dabei ein Zitat von Kristeva

32



aus einem frihen Aufsatz, in dem sie Bachtins Theorie der literarischen Polyphonie

weiterentwickelt:

Bachtin stellt den Text in den Zusammenhang der Geschichte und
Gesellschaft, die selbst als Texte betrachtet werden, die der Schriftsteller liest,
in denen er aufgeht, indem er sie umschreibt. (Kristeva, Julia: Séméiotike.
Recherches pour und sémanalyse. Paris: Seuil: 1969. S. 144. Zit. in: Zima
205)

Der Autor ist Schopfer des Textes, indem er bewusst handelnd zusammensetzt, also
de- und rekonstruiert und wird zugleich als Subjekt von ihm aufgeldst, da er in ihm
aufgeht. Durch die Kombination von miteinander in keiner urspringlichen Verbindung
stehenden Einheiten, kann es in der Intertextualitat auch zu einer
Bedeutungszersetzung kommen, da der sinnbildende Zusammenhang der Worter im
Text in Frage gestellt wird und dann zur Aufldsung des Subjekts beitragt. Zima
schreibt postmodernen Autoren zu, diese Aspekte zu betonen (Vgl.: 206 f.). Das
Experimentieren mit Sprache und die damit einhergehende Sinnverschiebung spielt
dabei eine wesentliche Rolle, die sowohl Jelineks als auch Valenzuelas Arbeitsweise

kennzeichnen.

Julia Kristeva entwickelt ihnren Subjektbegriff unter anderem in der
Weiterentwicklung von Zeichen- und Bedeutungstheorien im Zusammenhang mit der
Psychoanalyse. In ihrem 1973 erschienen Essay ,, The System and the Speaking
Subject” unterscheidet sie dabei zwischen der strukturalistischen Auffassung von
Semiologie, die sich mit Sprache als statischem Phanomen mit einer homogenen
Struktur beschaftigt, und der Semanalyse (semanalysis) oder Semiotik (semiotics),
die Sprache als Diskurs eines sprechenden Subjekts (speaking subject) versteht und
sich auf eine heterogene Struktur stutzt (Vgl.: 26 f.). Beeinflusst von den
Psychoanalytikern Sigmund Freud und Jacques Lacan, bildet das Semiotische, das
fur das Unbewusste oder das triebgeladene Vorsprachliche steht, zusammen mit
dem Symbolischen, das das Bewusste oder die sprachlichen und sozialen Richtlinien
reprasentiert, den Prozess der Sinngebung (signifying process). Daraus ergibt sich
das Paradox, dass sich Semiotik als Sprache Uber die Sprache trotzdem an deren
Regeln zu halten hat, d. h. sich mit dem Objekt ihres Diskurses homogenisieren

muss. Die linguistische Praxis ist folglich gleichzeitig System und dessen

33



Uberschreitung. Die daraus forcierte standige Reflexion fiihrt jedoch laut Kristeva
anstatt zu Lahmung, zu erneuernder Kreativitat.

Das sprechende Subijekt ist fur Kristeva ein geteiltes, das sich aus eben
diesen Gegensatzen konstituiert: einem bewussten Teil, der von sozialen
Bedingungen beeinflusst wird und einem unbewussten, der von bio-physiologischen
Prozessen abhangig ist. Dieses Subjekt ist kein abgeschlossenes Ganzes, da es
versucht, die in sich tragenden Widerspriuche zu verwerfen. Mithilfe der sprachlichen
Struktur erreicht es, dass eine neue Beziehung zur Bedeutung von Gesellschaft bzw.
dem eigenen Ich entsteht. Das Subjekt kann verschiedene Instanzen im Diskurs
einnehmen und so auldert sich das Verwerfen des Symbolischen in einem standigen
Verwerfen der Identitat. Das Subjekt muss sich selbst und damit die soziale Norm in
Frage stellen, um sie zu dekonstruieren und zu erneuern. So sieht Kristeva die
politische und ethische Natur von Semanalyse als Moglichkeit den bestehenden

Glauben in Autoritat und Ordnung subversiv zu unterwandern.

It is only now, and only on the basis of a theory of the speaking subject as a
subject of heterogeneous process, that semiotics can show that what lies
outside its metalinguistic mode of operation — the ,remainder®, the ,waste” —is
what, in the process of the speaking subject, represents the moment in which
it is set in action, put on trial, put to death: a heterogeneity with respect to
system, operating within the practice and one which is liable, if not seen for
what it is, to be reified into a transcendence. (31)

Im theoretischen Umfeld von Postmoderne und Frauenbewegung knupft Kristeva bei
ihrer Auseinandersetzung mit dem Subjekt an die Konzepte von Bachtin und der
Psychoanalyse an und konzipiert ihren Subjektbegriff als grundlegend dialogisch,
ambivalent und heterogen. |hre Auffassung des Subjektbegriffs zeigt zwar ein
einheitliches Subjekt, dieses ist jedoch weit davon entfernt, ein einheitliches Ganzes
zu sein, da es die heterogene Struktur, die es konstituiert, verwerfen will und dabei

sich selbst standig in Frage stellen muss.

1.3.2. Die weibliche Groteske und das Abjekt

Die Verbindung zwischen zerfallendem Subjekt und Koérper wird in der Postmoderne
mithilfe der Weiblichkeit gezogen, die durch ihren fehlenden Subjektstatus, die
Position auRerhalb der offiziellen Norm und ihre Verschmelzung von Authentizitat

und Kunstlichkeit bereits an sich als Metapher fur die Postmoderne herangezogen

34



wird (Vgl.: Thornham 30). In diesem Sinne wird dem weibliche Kérper und der Frage
nach seinen Grenzen und seiner Subjektivitat sowohl bei Jelinek, als auch bei

Valenzuela grof3e Bedeutung zugeschrieben.

Mary Russo deutet in The female grotesque (1994) daraufhin, dass das Wort
grotesk in seiner Herleitung vom italienischen Wort fur Grotte selbst Assoziationen
mit den anatomischen Formen des weiblichen Korpers evoziert (Vgl.: Kapitel 1.2.).
Damit kdnnen auf den ersten Blick zwar die weiblichen Geschlechtsteile gemeint
sein, viel gefahrlicher ist laut Luisa Valenzuela jedoch der Mund, der ,[...] el hueco
mas amenazador del cuerpo femenino [...]* ist, da er das aussprechen kann, was
nicht gesagt werden darf (Vgl.: Peligrosas palabras 38). In diesem Zusammenhang
von pragender Bedeutung ist, dass die Frau in der patriarchalen Gesellschaft
traditionell auf ihren Kérper und seine Eigenschaften und Funktionen reduziert wird,
d. h. schén anzusehen zu sein hat und in weiterer Folge Nachwuchs auszutragen.
.Fur uns [Frauen] scheint, au3er Schonheit, noch die Mutterschaft tibrigzubleiben®,
schreibt Jelinek in ihrem Text ,Frauen® (2000). Alles was nicht in diesem Sinne
korperlich offensichtlich ist, wie geistige Arbeit oder Charaktereigenschaften, wie

Humor, entsexualisiert hingegen die Frau und ist den Mannern vorbehalten.

Die Normierung und Normalisierung ist neben der Uberwachung eines der
wichtigsten Instrumente der Macht in der Moderne, schreibt Michel Foucault in
seinem 1975 erschienenen Werk Surveiller et punir (1977 in der Ubersetzung von

Walter Seitter unter dem Titel Uberwachen und Strafe auf Deutsch erschienen).

Die Macht der Norm hat innerhalb eines Systems der formellen Gleichheit so
leichtes Spiel, da sie in die Homogenitat, welche die Regel ist, als nutzlichen
Imperativ und als prazises messergebnis die gesamte Abstufung der
individuellen Unterschiede einbringen kann.” (237 f.)

Davon ausgehend beschreibt Mary Russo weiters, dass das Groteske eine
Abweichung der Norm darstellt. In einer mannlich dominierten Gesellschaft wird
klarerweise vom mannlichen Korper als Mal3stab ausgegangen und der weibliche
Korper ist daher ,[...] always defined against the male norm“ (Russo 12). Der
mannliche Koérper zeichnet sich in dieser Gesellschaft durch Starke und Harte aus,
der weibliche ist hingegen weich und schwach. Der Frau soll es zudem auch an

geistiger Starke fehlen, was einem fehlenden Subjektstatus gleichkommt und muss

35



deswegen durch ihre AuRerlichkeit aufgewertet werden. Elfriede Jelinek geht in dem
Aufsatz ,Das weibliche Nicht-Opfer“ davon aus, dass eine Frau, ,[...] da sie an sich
schon keinen Subjektstatus besitzt, [...] Kleider, Schminke, Schonheit auf sich haufen
muf3, bis heute, um Uberhaupt noch etwas zu gelten® (Jelinek, "Das weibliche Nicht-
Opfer"). Die Aufwertung durch Schminke und Kleider kommt dann einer
Kostumierung gleich. Die englische Bezeichnung fo dress up kann daher sowohl im
Sinne von verkleiden und sich schén zu machen verwendet werden. Weiblichkeit

wird zur Maske.

Dadurch, dass das offizielle System seine Regeln und Normen nur dann als
Machtinstrumente einsetzen kann, wenn es sie durchsetzt, bekommen weiblicher
und grotesker Korper enormes Widerstandspotential. Der groteske Korper tut dies, in
dem er den offiziellen Korper degradiert, parodiert und transformiert. Der weibliche
Korper kann das tun, indem die Frau der Autoritat die Kontrolle tber ihren Korper
entzieht und damit macht was sie will und nicht was ihr der herrschende Diskurs
vorschreibt.

In dieser Hinsicht kann sich die Frau durch die Macht Uber ihren Korper und
ihrer Sexualitat, sowie durch ihre weibliche Sprache, die sich von der des
patriarchalischen Diskurses unterscheidet, der Machtkontrolle durch das autoritare
System entziehen bzw. sie unterwandern und dekonstruieren. Luisa Valenzuela sieht
das Geschlecht selbst als eine Sprache, deren Worte der Korper ist, weshalb sie die

Frauen zu einer Verteidigung der Erotik ihrer eigenen Literatur anregt:

Defendemos por lo tanto el erotismo de nuestra propia lengua y de nuestra
literatura, para no seguir siendo espejo del deseo de los hombres.
(Valenzuela, "La palabra, esa vaca lechera" 28)

Das herrschende System, das Frauen mithilfe einer patriarchalisch gepragten
Sprache zensuriert und kontrolliert, vereinnahmt den weiblichen Kérper und seine
Sexualitat und pragt ihnen ein, wie sie zu sein haben. Das Uberschreiten dieser
Regelungen macht es jedoch angreifbar.

In diese Kategorie fallt auch Humor und weibliches Lachen. Karin Uecker geht
in ihrem Buch Hat das Lachen ein Geschlecht (2002) der Frage nach, warum
komische Frauenfiguren in der zeitgendssischen Literatur von Autorinnen relativ
selten sind. Sie setzt sich dabei unter anderem mit feministischen Standpunkten

auseinander, die den Zusammenhang von Korper, Begehren und Lachen in den

36



Mittelpunkt stellen und den kaum wahrgenommenen weiblichen Humor als Zensur-
Opfer der patriarchalen Gesellschaft empfinden (Vgl.: Uecker 21 ff.). In der erneuten
Aneignung des Lachens durch die Frau sieht beispielsweise Marianne Schuller in
ihrem Aufsatz ,Wenn’s im Feminismus lachte ...“ (1990) eine Mdglichkeit
patriarchale, logozentristische, in sich geschlossene Weltanschauungen zu
zerstoren.

Auch Luisa Valenzuela und Elfriede Jelinek arbeiten in ihren Texten mit
Humor. Hatte Valenzuela ein Credo, dann wirde sie beim Humor anfangen (Vgl.:
"Escribir con el cuerpo" 133). Er zeichnet sich bei ihr durch eine grundsatzliche
Ambivalenz aus, da er heiter und ernst ist und damit etablierte hierarchische
Strukturen durchbrechen kann um so, wie bei Bachtins Karneval-Konzept, dem
offiziellen Diskurs weitere Wahrheiten zu entlocken. Mit dem Humor soll schliel3lich
die innere Unterdrickung, die Auto-Zensur, die sich aus der auleren Repression
ergibt, Uberwunden werden. Als Grundsatz hat er daher flr die Autorin elementare
Bedeutung.

Jelineks Komik basiert auf der Methode der Dekonstruktion, da sie reichhaltige
und vielfaltige Moglichkeiten bietet, komische Kontraste herzustellen (Vgl.: Uecker
93). lhre Ubertreibungen, Sprachspiele und der Einsatz grotesker Motive zielen meist
auf eine kleinburgerliche Wirklichkeitsauffassung und deren idealisierte Scheinwelt
ab. Diese satirische und komische Komponente, die durchgangig in Jelineks Werk
vorhanden ist, wird jedoch kaum wahrgenommen und wenn, dann starker als
negativer Aspekt. So schreibt beispielsweise Burkhard Meyer-Sickendiek in seinem
Artikel ,Ekelkunst in Osterreich® (2004):

[Dlas Groteske bei [...] Jelinek ist weniger befreiend und erheiternd, wie
Bachtin dies fur Rabelais Uberzeugend nachgewiesen hat, sondern vielmehr
beklemmend und duster.

Auch Christian Schenkermayer schreibt der jelinek’schen Komik keine befreiende

Wirkung zu, sondern sieht in ihr nur noch Ausdruck ,tiefster politischer Resignation®.

Eine der archaischsten Ideen in Hinsicht auf die Verbindung von Frau und
Korper, ist die von der ,natlrlichen Weiblichkeit®, vereint in dem Begriff der ,Mutter
Erde“. In ihrem Essay ,La otra cara del falo“ (1986) schreibt Valenzuela von der Frau
als ,terra prometida o mejor aun, como terra incognita“ (44) und verbannt die Frau

und ihren Korper in ein unbekanntes Land, jenseits eines Grenzsteins, der die

37



Manner auf der ,zivilisierten“ Seite von den Frauen trennt. Valenzuela begreift dieses
Land jenseits der Manner wie einen Sumpf oder Treibsand, der zwar abschreckend
ist, den es jedoch zu erforschen gilt. Als eine mégliche Form der Uberwindung von
Grenzen nennt sie das Behagen im Ekel, womit sie ein tiefgreifendes Verstandnis fur

das Leben und die Natur inklusive Zeugungskraft und Sterblichkeit meint.

La sabiduria [...] consiste en ir mas alla del horror y la verguenza y articular
una forma de acepcion del rechazo. Se trata de un sutil movimiento de la
percepcion, o de un acceso al conocimiento sagrado por la via negativa. (47)

Ihr geht es dabei, wie sie in einigen anderen Essays ebenfalls beschreibt, um das In-
Beruhrung-Kommen und die Transgression des Geheimnisses, des
Unaussprechlichen, das hinter den Wértern liegt (Vgl. hierzu etwa: Escritura y

Secreto).

Una unién con el universo para alcanzar el secreto. El cuerpo debe conocer el
asco, absorberlo significativamente para poder por fin decir todas sus
palabras, que son palabras de sexo sin hablar de sexo. (,La otra cara del falo*
49)

Diese ,inmersién en lo abyecto” (ebda. f.) bedeutet ein Eintauchen in Abscheu und
Ekel, die das Subjekt im Normalfall davon abhalten sich mit der Seite jenseits der
von aulen konstituierten Ordnung zu konfrontieren, da diese ihm seine eigene
Zersetzung gegenuberstellt. Mit der Betonung auf die eigene Verganglichkeit steht
dieses Element in besonderem Zusammenhang mit dem erhdhten Bewusstsein flr
die Relativitat der Zeit, das Michael Gardiner als eine von flinf essentiellen
Eigenschaften dem Karneval zuordnet (Vgl.: Kapitel 1).

Mit dem Begriff des Abjekts’ (ibernimmt Valenzuela einen Begriff von Julia

Kristeva, den sie in ihrem Buch Powers of Horror. An Essay on Abjection® verwendet:

It is thus not lack of cleanliness or health that causes abjection but what
disturbs identity, system, order. What does not respect borders, positions,
rules. The in-between, the ambiguous, the composite. (4)

In Powers of Horror setzt sich Kristeva mit jener Seite der Seele auseinander, die

dem Subjekt nicht problemlos zuganglich ist, da sie ihn mit Aspekten seiner selbst

" Das Wort ist vom lateinischen abicere ,wegwerfen®, ,fallenlassen“ und vom franzdsischen abjection ,Abscheu” bzw. abject
,Labscheulich®, ,ekelhaft®, ,niedertrachtig“ abgeleitet. }

® Erschienen 1980 unter dem Originaltitel Pouvoirs de I'horreur. Die englische Ubersetzung von Leon S. Roudiez wurde 1982
veroffentlicht.

38



konfrontieren, die sich nicht innerhalb normierter Grenzen befinden. Dadurch erinnert
es das Subjekt an seine eigene Verganglichkeit und dass es eine hdchst fragile und
provisorische Struktur ist. Deswegen werden diese Empfindungen verdrangt. Der
Impuls sich an den eigenen unbewussten Regungen zu befremden — weil sie die
Stabilitat und Integritat des Selbstbildes bedrohen — und die Unfahigkeit sich die
eigene Fremdheit einzugestehen, fihren zwangslaufig dazu, die Fremdheit im
Anderen zu suchen und zu verurteilen (Vgl.: Suchsland 122).

Im Wesentlichen geht es beim Abjekt um Ordnung und Unordnung. Laut Mary
Douglas’ Buch Purity and Danger (1966) wird Schmutz etwa mit Unordnung
gleichgesetzt, denn Schmutz als etwas Absolutes gibt es nicht (Vgl.: 2 ff.). In dem
Sinn versteht sie Reinheitsrituale als Versuch, sich selbst durch AuRerlichkeiten zu
reinigen und zu organisieren. Nur durch gesellschaftliche Systematisierungen, wie
die Trennung von Weiblich und Mannlich, die einen Anschein von Ordnung
wiedergeben, kann das innere Chaos des Subjekts organisiert werden. Diese Muster
funktionieren aber auch als innerer Zensor, der ein von der Gesellschaft geformtes
Weltbild tbernimmt und anhand von diesem Schmutziges vom Sauberen trennt.

Das Abjekt symbolisiert in diesem Zusammenhang die Verunreinigung, die starre
Systeme stort, den inneren Zensor Uberwindet und dadurch neue Kreativitat und
Mdglichkeiten offenbart.

Das Abjekt hat demnach eine ahnliche Funktion wie Bachtins grotesker
Realismus, namlich, Transgression und endlose Verganglichkeit darzustellen und
vorhandene, regelnde Ordnung zu Uberwinden und zu destabilisieren. Der Korper hat
dabei zentrale Bedeutung; Kristeva beschreibt die korperliche Abscheu, die von
innen ausgeht und durch Ekel, Kotzen oder Krampfe in Zusammenhang mit Nahrung
ausgedruckt wird, als wahrscheinlich elementarste und archaischste Form des
Abjekts: ,[A]bjection is resorbed in the grotesque: a way of living it from the inside“
(Powers of Horror 165). Burkhard Meyer-Sickendiek sieht das Groteske und das
karnevaleske Lachen als Formen von Abjektion, da sie als Ventil fir das, dem

Subjekt Entfremdeten fungieren konnen.

Insofern dient die Groteske einer bestimmten Form literarischer ,Verwerfung®
bzw.: ,Abjektion®: Sie sondert dasjenige aus, was sich angesichts der Evidenz
negativer Affektbesetzungen nicht langer als das Vertraute bzw. Eigene
denken und verstehen lafdt [...]. [A]Juch das von Michail Bachtin mit Blick auf
die groteske Volkskultur der Renaissance betonte Motiv des Lachens kann als
Ausdruck einer affektuellen Verwerfung begriffen werden. (Sickendiek-Meyer)

39



In diesem Zusammenhang interessant ist ein Blick auf Elfriede Jelineks
autoaggressive Darstellung weiblichen Begehrens. Dabei 16st sie die Grenzen von
asthetischen Normen durch deren Uberschreitung ganzlich auf (Vgl.: ebda.). So
erklart sie beispielsweise ,[...] dal® das weibliche Begehren als ein aktives sich nur
realisieren laflt in der eigenen Ausloschung® (Roeder). lhre Kritik an Missstanden,
sowie ihre eigene ambivalente Haltung zu Sexualitat und Geschlechterrollen

manifestiert sie in der maRlosen Uberhéhung negativer Aspekte:

Ich glaube, dal} es flir eine Autorin legitim ist, die Zustande in ihrer Negativitat
zu schildern und durch Ubertreibung dieser Negativitat spontane Emotionen
zu wecken, in dem Sinne, dal® man erkennt: Es ist so schrecklich, das muf}
man andern, denn so roh darf es nicht weitergehen. (Perthold "Die Sprache
zum Sprechen bringen. Ein Portrait" 32)

Die Negativitat nutzt sie, um hinter die Fassaden der Gesellschaft zu blicken. In
ihrem kurzen Artikel ,Schamgrenzen? Die gewohnliche Gewalt der weiblichen
Hygiene® (1984) geht Jelinek davon aus, dass die weiblichen Ekelgefiihle gegentiber
ihrem eigenen Korper, von denen des Mannes vor dem ,Fremden®, also der Frau
abstammen, die diese dann auf die Gesellschaft Ubertragen haben. ,Die nackte Frau
(das Bose, die Sunde) wird 6ffentlich zur Schau gestellt, um diese Frau besser
negieren und damit bannen zu kénnen.“ (137) In dem Jelinek diese Grenzen
Uberwindet, gibt sie der Frau einen Freiraum, in dem die Scham als Waffe nur
funktioniert, wenn sie die der Frauen und nicht der Manner ist. In diesem Sinn
beharrt auch Valenzuela auf eine weibliche Erotik, die sich nicht von mannlichen
Fantasien abhangig macht: ,Defendemos por lo tanto el erotismo de nuestra propia
lengua y de nuestra literatura, para no seguir siendo el espejo del deseo de los
hombres* ("La palabra, esa vaca lechera" 28). Um dorthin zu gelangen, ist eine
gewisser Ekel, eine Konfrontation mit den eigenen ibernommenen Werten
notwendig. In Kristevas Sinn ist das das Abjekt. Der Kérper und das Geschlecht
werden wie die Sprache gebraucht Grenzen zu uberwinden.

Der Literatur schreibt Kristeva einerseits zu, dass sie ,an unveiling of the
abject: an elaboration, a discharge, and a hollowing out of abjection through the
Crisis of the Word“ (Powers of Horror 208) mit sich bringen kann. Andererseits stellt
sie die Frage, ob jemand Uberhaupt unter irgendwelchen anderen Umstanden, als
dem, besessen von dem Abjekt, den sie mit dem Zustand einer unbegrenzten

Katharsis vergleicht, schreiben kann (ebda.). Valenzuela schreibt dann von der Welt

40



ihrer ,Phantomen®, die gut unter der alltaglichen Oberflache versteckt sind, die sie

aber beim intensiven Schreiben entdecken mochte:

Another topic that | am drawn to is the exploration of our hidden self, the
phantoms that lie beneath the surface of day-to-day existence, yet motivate
our actions. When | am writing and am deeply involved with it, my hidden
phantoms begin to appear and | must face them. (Valenzuela in: Diaz, Women
and Power in Argentine Literature 104)

Dieser kurze Uberblick zeigt, dass sich Michail Bachtins Karneval-Konzept auch in
einem geschlechterspezifischen Zusammenhang verwenden lasst und dass
feministische Theoretikerinnen seine dynamische Auffassung von Sprache in
Relation zu Machtverhaltnissen weiterentwickelt haben, um die unbegrenzten
Moglichkeiten fur den Diskurs sichtbar zu machen, Beschrankungen zu tberwinden
und marginalisierte Stimmen nicht nur in einem literarischen, sondern auch in einem
politischen Sinn aktiv zu starken. Sprache wird von ihnen als transgressives Mittel
erkannt und eingesetzt, um sich von aulderer und innerer Zensur zu befreien. Dem
Korper und der Sexualitat raumen sie dabei, wie Bachtin, gro3en Platz ein und
ordnen ihm hohes Widerstandspotenzial zu, da er sich durch und mit seiner
Ausdrucksweise gegen den herrschenden Diskurs wenden kann. Von grol3er
Bedeutung ist in dem Zusammenhang auf3erdem Julia Kristevas Begriff des Abjekts,
das das Entsetzen und die Abscheu des Seins und den korperlichen Verfall betont,
um dorthin zu gelangen, wo herkdmmliche Sinnhaftigkeit in sich zusammensturzt
und, einer Katharsis gleich, Altes beseitigt und Platz fir Neues schafft.

Die Schriftstellerinnen Luisa Valenzuela und Elfriede Jelinek kntpfen
einerseits mit ihrem Werk und andererseits durch ihre Aussagen in Bezug auf die
Gesellschaft und ihr Schreiben an diese Sichtweisen an. Auf ihre unterschiedlichen

Angehensweisen mochte ich in den nachsten Kapiteln genauer eingehen.

41



Teil II: Autorinnen

2. Die Autorinnen im biographischen und politischen Kontext

Da die Autorinnen Luisa Valenzuela und Elfriede Jelinek im Zusammenhang mit ihrer
karnevalesken Schreibweise politischen Anspruch erheben, mdchte ich im folgenden
Kapitel naher auf ihre biographischen und politischen Situationen eingehen, sowie
ein Bild ihrer intellektuellen und theoretischen Entwicklung nachzeichnen, um ihre

Texte in einen Kontext zu stellen.

2.1. Argentinische Verhaltnisse: Luisa Valenzuela

»| believe that language is always political.“ (Valenzuela in: Magnarelli 207)

Bachtins positive Auffassung von Mehrstimmigkeit als Gegendiskurs zu einer
repressiven und monologen Welt findet ihren argentinischen Ausdruck in Luisa
Valenzuelas Texten, die mithilfe karnevalesker Ausdrucksmittel Wege findet die

repressiven Zustande ihrer Gesellschaft zu Uberwinden.

Luisa Valenzuela wird am 26. November 1938 als Tochter des Mediziners
Pablo Francisco Valenzuela und der Schriftstellerin Luisa Mercedes Levinson in
Buenos Aires geboren. Ihre Mutter ist fixer Bestandteil der kiinstlerisch-intellektuellen
Gesellschaft der Stadt und namhafte Schriftsteller wie Jorge Luis Borges und
Ernesto Sabato gehen in ihrem Haus ein und aus (Vgl.: Valenzuela, "Escribir con el
cuerpo" 124; vgl. auch: Diaz, "Entrevista con Luisa Valenzuela" 38). Valenzuela
wachst in diesem Umfeld auf und entwickelt Faszination und Bewunderung fur das
Leben und die Arbeit ihrer Mutter:

Mi madre [...] era el ser mas sociable del mundo cuando no estaba en la
cama, escribiendo. De chica yo la miraba desde la puerta, ella en su pieza en
la cama entre papeles, durante todo el dia hasta el atardecer cuando llegaban
los otros. La observaba con admiracion [...]. ("Escribir con el cuerpo" 124)

Mit 17 Jahren fangt Valenzuela an als Journalistin bei verschiedenen Zeitungen zu
arbeiten und beginnt Kurzgeschichten zu verfassen. 1966 wird ihr erster Roman Hay
que sonreir veroffentlicht, den sie in Paris schreibt. Sie reist viel, arbeitet und lebt

42



abwechselnd in den USA, Mexiko und Europa. Argentinien ist zu jener Zeit
Schauplatz politischen Chaos; die abwechselnden Regime flihren zu einer Instabilitat
der politischen und wirtschaftlichen Verhaltnisse Argentiniens. Nach dem Tod des
umstrittenen Prasidenten Juan Peron 1974, der bereits von 1946 -1955 das Land
regiert hatte, wird auf Betreiben der peronistischen Partei seine dritte Ehefrau Isabel
Perdn Prasidentin. Von dem Macht- und Interessenskonflikt linker und rechter
Peronisten, wie dem Grunder der paramilitarischen und rechtsextremistischen
Gruppierung ,Alianza Anticomunista Argentina“ José Lopez Rega, dominiert,
scheitert die Regierung an notwendigen Veranderungen im Land, was schlieBlich zu
einer Eskalation der Repression und Gewalt flhrt. 1974 kehrt Valenzuela nach
Buenos Aires zurtck und merkt schnell, dass sich vieles sehr verandert hat, wie sie
in dem Gesprach aus dem Jahr 2000 mit Ksenija Bilbija, das unter dem Titel ,Yo soy
trampa...“ erschienen ist, darstellt: ,La represion se palpaba en el aire”, beschreibt
sie das Gefuhl ihrer Ruckkehr (216). In Texten wie der Erzahlsammlung Aqui pasan
cosas raras (1975) findet sie ein Ventil sich mit ihrer gewalttatigen Gegenwart
auseinanderzusetzen. Im Jahr 1976 kommt es zu einem weiteren Militarputsch, in
dessen Fortsetzung sich unter der Fuhrung von Jorge Rafael Videla eine
Militardiktatur installiert. In den folgenden Jahren verscharft sich der Staatsterror,
zehntausende Menschen verschwinden, werden entflihrt, gefoltert und ermordet. Die
Zeit zwischen 1976 und 1983 wird daher auch als ,Guerra Sucia“ bezeichnet. Die
Brutalitat und Unterdrickung, die diese argentinische Wirklichkeit pragen, spiegelt
Valenzuela in ihren Texten auf kritische Weise wider. Bevor dieses Klima der
Unterdrickung und Zensur sie zu ersticken droht und ihr Leben ernsthaft gefahrdet
wird, geht die Autorin 1979 ins Exil in die USA nach New York und arbeitet an der
Columbia University, ,[...] para poder seguir escribiendo® (,Yo soy trampa“ 217; vgl.
auch: Diaz, "Entrevista con Luisa Valenzuela" 33f.) Erst zehn Jahre spater verlegt sie
ihren Wohnsitz wieder nach Buenos Aires und ist bei ihrer Ruckkehr von dem
Zustand ihres Heimatlandes schockiert. Zwar ist Argentinien seit 1983 wieder
demokratisch organisiert, das Trauma der jahrzehntelang missbrauchten
Staatsgewalt lasst sich jedoch nicht in so kurzer Zeit bewaltigen. AuRerdem
herrschen horrende wirtschaftliche Probleme, die Ende der 1980er Jahre zur
Hyperinflation und somit zu einem enormen Anstieg der Armutsrate fuhren. Das
Gefuhl des ,Sich-Fremd-Fuhlens® im eigenen Land, die politische Vereinnahmung

des privaten Raumes und die Passivitat der Zivilbevolkerung werden zu den

43



tragenden Themen in Valenzuelas Werk Realidad nacional desde la cama, das 1990

veroffentlicht wird.

Obwohl Luisa Valenzuela einerseits der Kunst keine Verpflichtung zuschreibt,
Uber Politik und Gesellschaft zu reflektieren, sieht sie andererseits die Moglichkeit
des Autors, ,[...] una vision de su verdad [...]“ (Diaz, "Entrevista con Luisa
Valenzuela" 35) wiederzugeben, als sein Privileg und seine Obligation. Durch ihre
Biographie sind politische und gesellschaftliche Repression Teil ihrer Realitat, mit der
sie sich vor allem in ihrem Schreiben auseinandersetzt. Als Schriftstellerin sieht sie
ihre Chance in dem Erkennen und Wiedergeben dieser Wirklichkeit, wobei sie den
schwierigsten Aspekt darin sieht, die Erinnerung an den Schmerz zu bewahren. Auch
wenn eine gesellschaftliche und geschichtliche Aufarbeitung Anstrengung bedeutet,
sieht sie ihre Aufgabe und Verantwortung als Autorin in der Funktion des
Artikulierens. Der Autor wird zu einem nombrador, einem Benenner und Bewahrer
(Vgl.: Garcia-Pinto 207) und bekommt dadurch politischen Anspruch. In dieser
Lescritura politica“ erkennt Valenzuela eine tieferen Sinn: den des Schreibens mit
dem Korper, wie sie es in ihrem Essay ,Escribir con el cuerpo® (1993) ausdruckt.
Darin formuliert sie die Idee von einem Schreibprozess, der aus dem Kdrper heraus
und in den Poren weiter besteht, um sich dem Unsagbaren anzunahern und in letzter
Folge zu Uberwaltigen. Zu den Verpflichtungen, die mit diesem korperlichen
Schreiben einhergehen, zahlt auch ,[...] [l]a necesidad de conservar la memoria
colectiva (123, vgl.: auch 20, 31), ein Thema, das besonders in Realidad nacional
desde la cama eine tragende Rolle spielt.

Der Kampf gegen die unuberwindbar scheinenden Barrieren der inneren
Zensur beginnt eben dort, wo der Korper in Freiheit schreiben kann und zu einer
Metapher wird. Der Kérper wird zur Maske der Seele und ermdglicht ein tieferes

Begreifen und eine Auseinandersetzung mit dem unbewussten Begehren.

We are wearing them [the masks] because we never have real access to our
unconscious desire. [...] So, the only way to reach certain string of that desire
is by wearing a mask. (Valenzuela in: Gazarian-Gautier 299)

Das Schreiben in der Diktatur und unter politischer Unterdriickung ist also ein
zentraler Aspekt in Valenzuelas Werk. Sie geht jedoch Gber das blof3e Schreiben
hinaus, indem sie ihre Sprache und die Kunst des Erzahlens in ihrem Verlangen das

Unsagbare auszusprechen und jenen Gehor zu verschaffen, die gezielt stumm

44



gemacht werden, als direkte Konfrontation mit pervertierten Machtverhaltnissen
verwendet. Valenzuelas Texte schichten die Stimmen der Macht und des
Widerstandes und indem sie jenen Lautstarke und Kraft verleiht, die durch
ungerechte Geschlechterverhaltnisse, gesellschaftliche oder politische Grunde
unterdrtckt werden, hinterfragt sie auf subversive Weise den herrschenden

Machtdiskurs, der nur seine eigene Wahrheit zulasst.

La lucha de toda persona que escribe, de toda escritora de verdad, se entabla
contra el demonio de aquello que se resiste a ser verbalizado, a ser puesto en
palabras. ("Escribir con el cuerpo" 120)

Die repressiven Machtverhaltnisse ihrer Gesellschaft spiegeln sich fur Valenzuela in
einem patriarchalisch dominierten Diskurs wider, weshalb sie konkret von einer
weiblichen Sprache spricht, einer ,lenguaje hémbrico® (,Mis brujas® 91), die in einem
offenen Spannungsverhaltnis zur patriarchalischen Sprache steht und diese, ihre
Einschrankungen und die mit ihr verbundenen Iahmenden Angste, wie vor der
Zensur, Uberwinden kann.

Valenzuela selbst sieht sich zwar nicht als Feministin, wie sie in dem Interview
mit Gwendolyn Diaz sagt, jedoch nur, da sie sich in ihrem Blickwinkel auf die Welt
nicht einschranken lassen mochte und sie das Leben und das Schreiben gerade

wegen seinen Widerspruchen, an denen sie sich reiben, schatzt:

[H]ay una ideologia infinitamente mas universal y vasta y muchas veces
surgen las contradicciones y en las contradicciones me solazo. Es esa la
materia de la que esta hecha la escritura, y la vida humana si vamos al caso.
(27)

Auch wenn sich Valenzuela in vielen Essays intensiv mit theoretischen Aspekten, wie
dem Feminismus, auseinandersetzt, steht fur sie trotz allem der Akt des Schreibens
auf der einen, wie der des Lesens auf der anderen Seite, im Mittelpunkt. Theorien
sind fur sie Instrumente, ,[...] sistemas para intentar entender [...]* (Valenzuela,

Escritura y Secreto 21), die ihr einen neuen Blickwinkel auf eine Sache verschaffen.

Luisa Valenzuelas Dekonstruktion von Machtverhaltnissen durch ihre
Annaherung an das Unausgesprochene mithilfe des Schreibens und der Sprache,
die sie in ihren Essaysammlungen Escritura y Secreto (2002) und Peligrosas

palabras (2001) ausfuhrlich beschreibt, bedient sich verschiedener Aspekte, von

45



denen mir zwei, sowohl in dem Zusammenhang meiner Arbeit, als auch fur sich
allein stehend, besonders wichtig erscheinen: Der Humor und der Korper, der sich in
einer weiblichen Sprache ausdruckt, sind beides Mittel, um sich mit inneren und
aulleren Abgranden, mit dem Abjekt in Kristevas Sinn, zu konfrontieren und
schlielich statische und repressive Grenzen zu Uberwinden. In diesem Sinn sieht

Valenzuela Humor und Korper als Mittel,

[...] que nos permita movernos mas alla de nuestro limitado pensamiento, mas
alla de las censuras propias y de las ajenas, que pueden ser letales. ("Escribir
con el cuerpo" 133)

Die Kontrolle Uber den eigenen Korper, sowie uber die eigene Sexualitat sind
Vorraussetzungen, um eine adaquate Sprache gegen einen vereinnahmenden
Diskurs zu finden, so wie es das Patriarchat mit der Weiblichkeit versucht. Der
Humor ist dabei Grundstimmung und Ausdrucksform zugleich und stellt durch das
Lachen eine Verbindung zwischen Korper und Sprache dar. Valenzuelas Textkorper
zeichnen sich durch einen potentiellen Witz aus, der ganz nach Bachtin, nicht als
oberflachliche Heiterkeit zu verstehen ist, sondern sich in einer Ernsthaftigkeit wieder
erkennen lasst und darin eine Moglichkeit bildet, mit der absurden Brutalitat ihrer

Gegenwart umzugehen.

Si tuviera que escribir mi credo, empezaria por el humor:
creo en el sentido del humor a ultranza

creo en el humor negro, acérrimo

creo en el absurdo

en el grotesco

[...]. (Ebda.)

2.2. Elfriede Jelinek und das Zerfallen des Ichs als politischer Akt

»~ochon die Wahrheit zu sagen, bedeutet ja, da® man dazu erst noch ein andrer

werden muly.“ (Jelinek, ,Das weibliche Nicht-opfer® 13)

Geboren am 20. Oktober 1946 in Murzzuschlag in der Steiermark, wachst Elfriede
Jelinek als einziges Kind ,[...] eines stillen, eigenbrétlerischen Vaters und einer
patenten, ehrgeizigen Mutter [...]* (Mayer und Koberg 12) im achten Wiener
Gemeindebezirk in kleinburgerlichen Verhaltnissen auf. Schon als kleines Madchen

lernt sie Klavier und andere Instrumente, mit 13 beginnt sie ein Studium der

46



Organistik am Wiener Konservatorium. Obwohl Elfriede Jelinek ihre musikalische
Karriere als staatlich geprufte Organistin beendet, verliert die Musik, die lange Zeit ihr
Leben beherrscht und als Motiv einen roten Faden durch ihr Werk zieht®, im Laufe
ihrer Jugend immer mehr an Bedeutung und das Schreiben setzt sich als

adaquateres Ausdrucksmittel sukzessive durch. Elfriede Jelinek selbst dazu:

Den Gebrauch von Instrumenten war ich seit langerem gewohnt, jetzt war
eben ein neues Instrument hinzugekommen: die Sprache, die alles 6ffnet und
alles schlief3t und sich allem verschlie3t und selber alles ist. (Schreiben
mussen).

1967 werden erstmals Gedichte von ihr in dem Band Lisas Schatten in einer kleinen
Edition in Minchen herausgegeben. Beeinflusst von der Wiener Gruppe, die sich zu
jener Zeit im Zenit ihres Ruhmes befindet, experimentiert Jelinek stark mit der Form
von Sprache und will ,, [...] die Grenze zwischen Geschriebenem und Gesprochenem
aufheben® (Mayer und Koberg 42). Sie findet Anschluss an den Kreis junger Kunstler
und Literaten um Otto Breicha, der in der Gesellschaft fur Literatur tatig ist und die
Literaturzeitschrift protokolle herausgibt, und will sich starker politisieren. So
entwickelt Elfriede Jelinek ihre Schreib-Technik, das Wort und den Text im Dialog
und in Verbindung mit Gesellschaft und Geschichte zu sehen. Marlies Janz
beschreibt Jelineks Vorgehensweise in ihrem 1995 erschienen Buch Elfriede Jelinek

folgendermalien:

Mit vorgefertigten und vorgestanzten Mustern zunachst der Trivialkultur,
zunehmend aber auch der >hohen< Kultur zu arbeiten und sie in Verfahren
der Collage und Montage zu verformen und ideologiekritisch zu brechen, ist
die grundlegende literarische Methode Jelineks, die sich von den Anfangen bis
heute erhalten hat. Im weitesten Sinn ist ihre Verfahrensweise intertextuell:
Sie bezieht sich auf vorgegebene kulturelle Muster, um sie als >Mythen<, d.h.
als ldeologiesierungen von sozialen und sexuellen Machtstrukturen zu
destruieren. (VII-VIII)

Ihre besondere Aufmerksamkeit liegt dabei auf der Sprache selbst, die Werkzeug
und Untersuchungsgegenstand zugleich ist. Mit ihr verschafft sie sich die Nahe zu
dem, was sie kritisieren und kommentieren mochte. Nicht die Figuren, sondern die
Sprache selbst ist die eigentliche Handlung, die im Mittelpunkt des Interesses steht.

Dabei entpersonalisiert Jelinek das Gesagte. |hr vorgegebenes Material wird derart

® So erhélt sie beispielsweise 2004 den Literatur-Nobelpreis “ fir den musikalischen Fluss von Stimmen und Gegenstimmen in
Romanen und Dramen, die mit einzigartiger sprachlicher Leidenschaft die Absurditat und zwingende Macht der sozialen
Klischees enthdillen” (Vgl.: Mayer und Koberg 251)

47



deformiert, dass es nicht mehr als individuelle AuRerung einer bestimmten Person in
seinem urspringlichen Kontext gesehen werden kann, wie sie in einem Gesprach mit
Riki Winter anhand ihres Stuckes Burgtheater (1985) erklart:

Ja, ich schreibe ja nicht Uber reale Personen, sondern uber Personen, wie sie
sich als Sprachschablonen oder Sprachmuster materialisieren. Das, was ich
kritisiere, ist immer die Sprache, [...] ich kritisiere eine Sprache, die in ihrer
Pervertiertheit die faschistische Kulturindustrie und eine nicht erfolgte
Entnazifizierung in diesem Unterhaltungsindustriebereich ermdéglicht hat [...].
(13)

Das Sprechen, das fur Jelinek alles beinhaltet, ist nicht mehr an ein Subjekt
gebunden, das demnach nichts mehr ist. Jegliche Individualitat ist getilgt, Jelinek
Iasst sie erst gar nicht entstehen. Sie baut ihre gesellschaftspolitische Kritik darauf
auf, dass sie das vom Burgertum definierte autonome Subjekt, seine Identitat und die
damit verbundene Freiheit verneint (Vgl.: ebda. 14). Durch die Zerstérung der
Alltags- und Trivialmythen, die auf diesem traditionellen Muster aufbauen, greift sie
die dahinter stehende Ideologie und deren Werte an. Margarete Sander nennt das
von Jelinek kritisierte Weltbild in ihrem Aufsatz ,Elch und Bar auf dem Zwillingsgipfel*
(1999) ,[...] eine Ideologie der ewigen Werte, des gultigen Gesetzes und des
waltenden Schicksals, also des ,Das-war-schon-immer-so“ (208). Beeinflusst von
der Postmoderne geht die Auflésung des Subjekts mit der Auflésung seiner Sprache

Hand in Hand.

Beeinflusst wird Elfriede Jelinek aulerdem von der Frauenbewegung, bei der
sie von Anfang an Anschluss sucht. Sie besucht feministische Tagungen, halt selbst
Vortrage und liest einschlagige Literatur, wie Hélene Cixous, Julia Kristeva und Luce
Irigaray (Vgl.: Mayer und Koberg 160). Mit Schlagworten wie ,Frauensolidaritat* oder
den Selbsterfahrungsgruppen der Siebziger kann sie sich jedoch nicht identifizieren.
Sie halt trotz ihrem Engagement Abstand und beobachtet lieber, als sich ganz von
der Einstellung vereinnahmen zu lassen. Das verbindet sie mit der Kuinstlerin Eva

Meyer, die Uber ihre Freundschaft zu der Autorin sagt:

Feminismus ist flr uns eine Ehrensache gewesen, aber wir fihlten uns nie in
der Bewegung verankert. Uns hat das Grenzgangertum vereint, dieses nicht
innen und nicht auRen. (Zit. in: Mayer und Koberg 162)

48



Jelineks tiefgreifende Auseinandersetzung mit Geschlechterrollen und der Frau in
der Gesellschaft ist dennoch in ihrem Werk sehr prasent.

Ab Mitte der Achtziger Jahre wird die politische Offentlichkeit ihr neuer
Spielraum, in der sie auch gehért werden will. Gerade zu jener Zeit ist Osterreich
Schauplatz grof3er innenpolitischer Umwalzungen. Jelinek engagiert sich gegen
Bundesprasident Kurt Waldheim'® und den Rechtspopulisten Jérg Haider, der sich
an die Spitze der Freiheitlichen Partei Osterreichs setzt. Der Faschismus, die
scheinheilige Arroganz und der politische Unwille ihres Heimatlandes sich nachhaltig
mit seiner Vergangenheit und Gegenwart auseinanderzusetzen, wird Ziel ihrer Kritik.
Jelinek reagiert auf alles, was sie als ungerecht empfindet und verfasst Kommentare
und Essays, in denen sie auch ihre Auffassung der Gesellschaft als eine mannlich
dominierte vertritt, in der der Frau ein zu enger Platz zugewiesen wird und der Frau
als Kunstlerin schon gar keiner. So empfindet sie ,Spott und intellektuelle Arbeit einer
Frau [...] im patriarchalen System [als] Uberschreitungen® (Roeder).

Dann spricht sie auch explizit von einem weiblichen Ich, dessen Bildung eines
Subjektstatus in der Gesellschaft durch die der Sprache inharenten Herrschafts- und

Gewaltmuster verhindert wird.

Eine Frau hat kein Einzelschicksal wie ein Mann. Eine Frau hat kein Ich. Eine
Frau steht fur alle Frauen. Als Vertreterin einer unterdriickten Kaste schreibt
sie fur alle anderen mit. Man gesteht uns nicht zu, Ich zu sagen. Und im
Grunde kdnnen wir es auch nicht. [...] Ich schreibe ein weibliches Es und habe
tatsachlich das Gefuhl, dass ich fur alle Frauen mitschreibe. (Schwarzer 57)

Der Gedanke von der Aufldsung des Subjekts beeinflusst auch Elfriede Jelineks
praktische Arbeit. Ab Anfang der Neunziger Jahre setzt sich in ihren Theaterstiucken
ein kollektives Sprechen zulasten einzelner Stimmen durch. Damit drickt sie auch
eine Kritik an Systemen, wie dem Kapitalismus und dem Faschismus aus, der ,[...]
die Herrschaft einiger weniger Uber alle anderen [...]* (Winter 18) ist. Sie pladiert im
Gegensatz dazu dafur, dass man als Individuum nicht nur fur sich selbst
verantwortlich ist, ,[...] sondern jeder einzelne enthalt die ganze Menschheit, fur die
er auch handeln soll, also ein politisches, verantwortungsvolles Handeln® (ebda.).
Darin steckt die Grundidee eines kollektiven Gedachtnisses, das vom Individuum,

also auch von der Autorin selbst, getragen wird. In Zusammenhang damit steht

"% Kurt Waldheim war wahrend der Zeit des Nationalsozialismus Mitglied des NS-Studentenbundes und des Sturmabteilung-
Reiterkorps. Wahrend seiner Kandidatur 1986 fiir das Amt des Bundesprasidenten verharmloste er seine militarische
Vergangenheit und versuchte sie in Vergessenheit geraten zu lassen. Er gewann zwar die Wahl, wurde jedoch international
weitgehend isoliert. (Vgl.: Gehler)

49



Jelineks negative Auffassung von Freiheit, solange sie kein
Verantwortungsbewusstsein mit sich tragt und an moralische Instanzen gebunden
ist:
Freiheit — wenn sie nicht moralisch unterfuttert wird — hat die
allerschrecklichsten Auswirkungen. Unfreiheit aber genauso [...] Die Freiheit
ist im Grunde das Schrecklichste, wenn man plétzlich in sie geworfen ist, ohne
vorbereitet zu sein. [...] Hat es Uberhaupt noch Sinn, sich in unserer

derzeitigen politischen Konstellation moralisch fur andere verantwortlich zu
fuhlen? (Perthold, "Sprache sehen. Interview mit Elfriede Jelinek." 25)

Ein kollektives Gefuhl fur Verantwortung, Geschichte und Gedachtnis, das laut
Jelinek wichtig fur den Zusammenhalt und das Vorankommen einer Gesellschaft ist,
wird durch die von einem System scheinbar vorgegebene individuelle Freiheit nicht
nur infrage gestellt, sondern schier hintergangen.

Jelinek betreibt in ihren Texten hingegen die intensive Aufldsung des
Einzellebens und die Entwicklung zu einer Transindividualitat. Diese
Vorgehensweise erinnert an Bachtins Konzept des allumfassenden Karnevals, in
dem es keinen Einzelnen mehr gibt und in dem sich die grotesken Kérper am
Schnittpunkt aneinander grenzender Koérper konzipieren. Formal bedeutet das bei
Jelinek zwar einen monologischen Text, innerhalb dieser Monologe gibt es aber
mehr Auseinandersetzung, weil der Text unzahlige Stimmen enthalt, die sich
gegenseitig Uberschreiten und mit dem Rezipienten in Dialog treten, weil er sie fur
sich zuordnen muss. Mayer und Koberg schreiben deshalb in ihrer Jelinek-
Biographie: ,Zugespitzt gesagt, schreibt Elfriede Jelinek Dialoge erst, seit sie keine
Dialoge mehr schreibt® (195). Die vom Theater als Buhne fur Fiktion kolportierte
Kunstlichkeit wird so zu einem Ort des Austauschs, indem unterschiedliche
Weltauffassungen miteinander in Dialog treten.

Das hat au3erdem damit zu tun, dass die Autorin, nachdem Frank Castorf
1995 durch seine Inszenierung von Raststétte oder sie machens alle (UrauffiUhrung
1994 am Wiener Akademietheater) am deutschen Schauspielhaus in Hamburg dem
Werk einen vollig neuen Interpretationsansatz hinzugeflgt hatte, kaum noch
Vorgaben fur Regie und Buhnenbild gibt. Jelinek stellt sich auf die Bedurfnisse des
modernen Regietheaters ein, indem sie den Regisseuren freie Hand gibt und sie

damit zu ,Co-Autoren“ macht.

50



Jelineks Kritik an Politik und Gesellschaft manifestiert sich an der
Herausarbeitung der Spannung zwischen Offizialitat und Wirklichkeit. Sie sturzt das
offizielle System nicht, sondern begegnet ihm auf eine parodistische, satirische
Weise und entlockt ihm dadurch neue Bedeutungsebenen. Ganz in dem Sinne
Bachtins, dass nicht das Groteske selbst fremd ist, sondern es die reale Welt fremd
erscheinen lasst (Vgl.: Literatur und Karneval 27), nimmt sie Begebenheiten, um sie
ins Unendliche zu Uberzeichnen und sie damit ihrer Scheinheiligkeit zu Uberfuhren.
Im Zentrum liegt dabei die Sprache gesellschaftspolitischer Zustande, die sie bis zur
Unkenntlichkeit verformt und sie damit paradoxerweise prazisiert. Ich denke, dass

darin ihre karnevaleske Schreibweise begrindet liegt.

51



Teil lll: Analyse

3. Von Bettrealitaten und Raststattenpornos

3.1. Realidad nacional desde la cama: Luisa Valenzuelas Wirklichkeitsschichten

Lo real nunca esta separado del lenguaje: puede estar escamoteado,
enmascarado, carnavalizado, pero estara involucrado dentro de las capas
linguisticas. (Bilbija, ,El gran teatro del mundo® 191)

Zehn Jahre nachdem Luisa Valenzuela 1979 wegen der instabilen Zustande und der
repressiven Atmosphare in ihrem Heimatland ins Exil in die USA gegangen ist, kehrt
sie 1989 nach Argentinien zuriick.'’ Das Land ist zwar seit 1983 unter dem
gewahlten Prasidenten der ,Union Civica Radical® (UCR) Raul Alfonsin wieder
demokratisch organisiert, das Militar hat jedoch immer noch grof3en Einfluss auf die
Regierung. Obwohl Alfonsin kurz nach seinem Amtsantritt mit der Aufarbeitung der
Vergangenheit beginnt, indem er die ,Comision Nacional sobre la Desaparicion de
Personas® (CONADEP) ins Leben ruft, die das Verschwinden von zehntausenden
Personen und die anderen Menschenrechtsverletzungen wahrend der Militardiktatur
1976 - 1983 untersucht, kommt es durch Druck seitens des Militars ab Mitte der
achtziger Jahre zu zwei Gesetzen (,Punto Final* 1986 und ,Obediencia Debida“
1987), die einen Groldteil der verantwortlichen Offiziere und andere Militarangehdrige
entlasten und die gerichtlichen Prozesse zu einem vorlaufigen Ende bringen. Diese
kritische Periode in der Amtszeit Alfonsins wird durch die katastrophale
wirtschaftliche Entwicklung des Landes verscharft. Die hohe Auslandsverschuldung
und eine Hyperinflation bringen den Prasidenten 1989 dazu, kurz vor der regularen
Amtszeit zuruckzutreten. Ihm folgt der Kandidat der peronistischen Partei Carlos
Menem, der die Vergangenheitsbewaltigung zu einem jahen Ende bringt und eine

Aussohnung mit dem Militar anstrebt.

Das vergangenheitspolitische Konzept Menems der reconciliacion oder
pacificacién nacional unterschied sich deutlich vom Kurs Alfonsins: Hatte
letzterer versucht, im Rahmen der Moglichkeiten Wahrheit und Gerechtigkeit
zu erreichen, setzte Menem auf Vergeben und Vergessen. (Stral3ner 104)

" Das Land war seit den 1930er Jahren von politischer Instabilitat und besonderer Einflussnahme des Militars gepragt. So
waren von den 24 Prasidenten, die zwischen 1930 bis 1983 regierten, 16 Generale. Von 1976 bis 1983 herrschte Militardiktatur
wahrend der geschatzte 30.000 Menschen verschwanden, etwa 1200 hingerichtet und eine halbe Million ins Exil gezwungen
wurden. (Vgl. dazu und zur weiteren politischen Geschichte Argentiniens: Stralner 73-158).

52



Die offenen Angelegenheiten und Probleme der Opfer der Unterdriickung und seiner
Konsequenzen bleiben jedoch damit ungeldst. Valenzuela erfahrt inre Rickkehr nach
Argentinien als Schock, da das politische und oOffentliche Verstandnis von der
Geschichte des Landes die Grenzen des privaten Raumes ignoriert und diesen zu

vereinnahmen droht.

No hay un exclusivo dominio publico, sobre todo cuando pasa lo que pasé en
la Argentina en el momento de la hiper inflacién, de los levantamientos de los
cara pintadas y los saqueos de los supermercados y las 6érdenes marciales,
un momento tan desbordante y de tanta agresion. Todo eso entra en el
espacio privado, no se puede deslindar; el limite queda borrado. (Diaz
,Entrevista con Luisa Valenzuela" 73)

Diese ,invasion total“ regt Valenzuela zu dem Roman Realidad nacional desde la
cama'® an, der neben der politisch-wirtschaftlichen Krise ihres Heimatlandes ihre
eigenen Erfahrungen abbildet, die sie bei ihrer Riickkehr durchlebt und eine
Zuruckeroberung des privaten Raums mithilfe der Aufarbeitung des kollektiven
Gedachtnisses propagiert.'® Der Text ist satirisch angelegt und bekommt durch
seinen humorvollen und ironischen Zugang eine tragisch-groteske Wahrhaftigkeit,
die naher an den tatsachlichen Ereignissen liegt, als auf den ersten Blick vermutet.
Als Realidad Ende des Jahres 1990 in Argentinien publiziert wird, scheint er der
realen Welt sogar einen Schritt voraus. Nur wenige Tage nach der Erscheinung
kommt es zu einem weiteren Aufstand der militarischen nationalistischen Aktivisten
der ,carapintadas®, die sich zwischen 1987 und 1990 gegen die Regierung Alfonsins
und spater Menems richten. Doch im Gegensatz zu den vorigen Unruhen, werden
dieses Mal politische Konsequenzen gezogen und die sieben Anfuhrer der Aktivisten
zu lebenslanger Haft verurteilt. Die tatsachlichen Unruhen finden ihr Gegenstlick in

Realidad in der Figur des Mayors der mit seinen Soldaten zur Revolte aufruft.

De una manera fantasmagoarica, el tejido construido por el texto y el contexto
histérico se amalgamaron produciendo los alarmantes titulares de Buenos
Aires el 3 de diciembre de 1990.“ (Valenzuela in: Bilbija ,Yo soy trampa" 219
f.; Vgl.: auch Corbatta 116 )

Das Uberschneiden von Realitat und Fiktion spiegelt sich auRerdem in der Figur der

Sefiora wider. Valenzuela spielt mit der potenziellen Unendlichkeit des Diskurses,

2 1m Folgenden abgekuirzt mit: Realidad, in Zitierungen mit: Re.
*® Zum gesellschaftlichen und geschichtlichen Kontext Realidads in Zusammenhang mit dem kollektiven Gedéchtnis vergl.
weiters: Medeiros-Lichem ,The Museums of Memory“.

53



wie sie sie Kristeva der karnevalesken Buhne zuschreibt und verleiht dieser eine
zusatzliche Dimension, indem sie die autobiographische Nahe der Protagonistin zur
Autorin im Text selbst und in Aussagen uber den Text andeutet und den Rezipienten
dazu verleitet, diese gleichzusetzen, was jedoch nicht der Fall ist. Die Autorin
schreibt sich demnach selbst in den Roman ein, ersetzt ihr Selbst jedoch durch die
Maske des Textes, hinter der wiederum jemand Anderer steht, da die Autorin im

intertextuellen Sinn Kristevas vom Text selbst aufgeldst wird.

Die Geschichte wird aus der Sicht eines allwissenden Erzahlers geschildert,
der sich jedoch im Laufe der Handlung als nicht neutral herausstellt, da er die
Ereignisse tendenzios kommentiert und auch manchmal Lucken lasst. Im Zentrum
steht eine namenlose Frau, die nur ,la Sefiora® genannt wird und nach zehnjahriger
Abwesenheit nach Argentinien zurlckkehrt. Doch die heimatliche Atmosphare ist
gepragt von politischer Autoritat und Repression und das wirtschaftliche Chaos
spiegelt sich in Armut, Hunger und der rasanten Geldentwertung wider. Die Sefora
fuhlt sich von dieser Realitat uberrollt und ihrem eigenen Land entfremdet. Sie fahrt
in den Bungalow einer Freundin, der sich in einem Country-Club auf3erhalb der Stadt
befindet. Dort legt sie sich in ein Bett, das sie erst am Schluss der Erzahlung wieder
verlasst. Der Raum, indem dieses Bett steht, fungiert als Buhne, auf der die
handelnden Figuren auf- und abtreten wie Schauspieler. Das Zimmer wird von einem
gigantischen Fernseher dominiert, auf der anderen Seite befindet sich ein Fenster,
dessen Vorhange jedoch auf Anweisung des Zimmermadchens immer wieder
zugezogen werden. Das Bett wird zum Zentrum der Szene, die verschiedene Figuren
in unterschiedlichen Rollen betreten und wieder verlassen: die Schauspielerin/ das
Zimmermadchen Maria, der Arzt/ Psychoanalytiker/ Taxifahrer Alfredi, der Soldat/
Deserteur Lucho, der Major Vento und das ausgehungerte/ rebellierende Dorf. Der
Text endet mit einem Karneval-ahnlichen Fest, bei dem die Sefiora endlich aus dem

Bett steigt und hinaustanzt.

Im Folgenden méchte ich naher auf die karnevalesken Elemente in Realidad
eingehen. Zunachst befasse ich mich deshalb mit dem Aspekt des Sehens, der in
dem Text eine grol3e Rolle spielt und die oppositionellen Diskurse und ihre
Realitatsebenen widerspiegelt. In diesem Zusammenhang steht auch das

Verschwimmen von Fiktion und Realitat, das sich aul3erdem als typisch postmodern

54



bezeichnen lasst und insofern auch Einfluss auf die Konstruktion des Subjekts hat.
Ebenfalls interessant erscheint in Bezug auf den spateren Vergleich mit Elfriede
Jelinek die Komik, die Valenzuela in ihrem Text verwendet. Au3erdem ist den
unterschiedlichen Funktionen des Korpers, als Bewahrer eines kollektiven
Gedachtnisses einerseits und seines grenzuberschreitenden Potentials als Abjekt

andererseits, ein eigenes Kapitel gewidmet.

3.1.1. Postmoderne Bilderschau: Das Spektakel als offizieller Diskurs

,NO es un bonito espectaculo, no.“ (Re 31)

Von der Szenerie, Uber die Figurendarstellung und den Fokus auf Dialog und
Bewegung, bis hin zur theatralen Kunstlichkeit der Sprache inszeniert Valenzuela in
Realidad den Akt des Sehens. Der Text war urspringlich als Theaterstiick konzipiert
(Vgl.: Diaz ,Entrevista con Luisa Valenzuela" 43), weshalb die Struktur des Textes
stark an ein ebensolches erinnert. Damit stellt die Autorin ihren Text bereits in die
Tradition der ,kunstlerisch bildhaften Formen®, die Michail Bachtin dem Karneval als
engverwandt verstand (Rabelais 55). Auch die Protagonistin, die ,desde la cama“ —
von ihrem Bett aus — das nationale Spektakel mehr oder weniger beobachtet und
daran teilnimmt, indem sie sich auf die Suche nach dem kollektiven Gedachtnis
begibt, ist eine karnevaleske Figur. Sie ist Zuseherin und spielt dennoch ihre Rolle
als Akteurin: ,Le gustaba actuar, a la sefiora, [...] y al ver la cama ya se vio en el rol:
la bella durmiente del bosque” (Re 13). In Hinblick auf den sukzessiven Wechsel des
Zustandes der Sefora vom ,passiven” Schlaf zur allmahlich aktiven Beteiligung am
Geschehen, funktioniert diese Analogie von ,Sleeping Beauty“, Dornrosschen, die

aufwacht und ,erkennt®, sowohl im direkten als auch im Ubertragenen Sinn.

So wie das Theater und der Karneval fungiert Valenzuelas Text als Spiegel
einer vermeintlichen Realitat. Vermeintlich deswegen, weil diese Realitat vor allem
auf dem, was sichtbar ist, basiert, aber niemals objektiv sein kann. Die Augen sind in
diesem Zusammenhang laut Sharon Magnarellis Aufsatz ,The Spectacle of Reality in
Lusia Valenzuela’s Realidad nacional vista desde la cama“ (1993) das wichtigste

Wahrnehmungsorgan, von dem das Erkennen der Realitdt abhangig gemacht wird.

55



Aber auch dieses Instrument reflektiert nur eine Oberflache und ist deswegen nicht

so verlasslich, wie es zu sein scheint:

Just when we think we have reached the bottom of an issue, have seen the
light, so to speak, that bottom or light proves to be mere appearance, mask,
reflection (speculum). (65)

Selbst die sogenannte Realitat ist nur ein Spiegel des Lebens, abhangig von seinem
Winkel und zu wessen Vor- und Nachtteil er gehalten wird. Auch wenn diese
Wirklichkeit und das Medium, das sie wiedergibt, standig daran arbeiten, diese Frage
nicht aufkommen zu lassen.

Als Metapher fur die Vermittlung von Realitat und Wahrnehmung dient in
Realidad beispielsweise die Glastir, die die Senora von der Welt aulderhalb ihres
Zimmers trennt und ihr je nach der Stellung, in der sie steht, mehr oder weniger von

draufen offenbart:

Ella recién esta empezando a vislumbrar algo, a entrever de reojo lo que
ocurre del otro lado de esa puerta vidriera entreabierta, engafiosa, que no
transparenta lo que tiene detras sino que gracias al angulo de apertura refleja
el paisaje lateral a la distancia [...]. (Re 24)

Etwas spater, als das Licht anders fallt, verliert die Tur ihre Spiegelfunktion und ,|[...]
las maniobras militares ya no son sombras, se las ve clarito a través de la puerta
vidriera que con la luz de afuera ha perdido su condicién de espejo” (Re 25).

Die Glastur gibt den Blick auf eine andere Realitat frei, die der Sefora mit aller
Kraft vorenthalten wird. Das oppositionelle Gegenstlick zur Protagonistin ist die
autoritare, offizielle Wirklichkeitsauffassung, wie sie von der Haushalterin Maria, dem
Militar unter dem Mayor und deren Ausdrucksmitteln reprasentiert wird. Der Raum,
indem sich die meiste Handlung abspielt, zeichnet sich etwa durch eine karge
Maoblierung aus, einzig ein riesiger Fernseher dominiert mit seiner Anwesenheit den

Raum:

[...] [E]n lateral derecho y haciendo pendant con la cortina la enorme pantalla
de televisidon, ocupando casi toda la pared, ultramoderna con equipo
enfrentado [...]. (Re 13)

Der Fernseher steht im Dienst des offiziellen Diskurses und reproduziert dessen
Werte. Maria hat die bedingungslose Macht Uber ihn, weil sie die Fernbedienung hat,

die sie wie eine Waffe im Kampf gegen eine andere Realitat verwendet (Vgl.: Re 56).

56



Gesteuert von undurchsichtigen Interessen gibt der Fernseher eine determinierte
Realitat wieder, die mithilfe der gewichtig-schénen Bilder ,bewiesen® wird und die
vorgeben realer als die Wirklichkeit vor den Turen des Clubs zu sein. Der Fernseher
zeichnet sich durch eine monologische Sprache aus; er beansprucht nur die
Anwesenheit eines Publikums, macht jedoch jeden dialogischen Transfer unmaoglich,
weil er nicht austausch- und kritikfahig ist. Seine einseitigen Bilder, die auf das
Publikum einrieseln, strahlen einen hohen Reiz aus, auch die Sefiora lasst sich von
seiner einnehmenden Wirkungsweise und den Abbildungen sauberer Stral3en und

zufriedener Menschen tauschen:

[...] por un momento depone la furia y se queda enganchada. Quiza tenga
razon, se dice, quiza me la estoy perdiendo metida aca encerrada en el
campo [...]. ¢La ciudad sera una fiesta y me la estoy perdiendo? (Re 17)

Maria ist sich der Kraft seiner Manipulation bewusst, weshalb sie sich auch anfangs
weigert die Vorhange vorzuziehen, um einen Blick auf die nicht so leicht verdauliche
Realitat werfen zu kdnnen. Fur sie ist selbstverstandlich, dass ,[...] mejor que mirar
por la ventana es ver la tele” (Re 16). Denn wer fernsieht, muss nicht nachdenken
und Denken und Zweifeln ist, laut Mayor, ,una janctancia de los intelectuales” (Re
73).

Als weiteres Ausdrucksmittel steht dem offiziellen Diskurs ,El desafio de las
armas de combate®, auch ,el Manual“ genannt, zur Verfigung. Das ursprunglich fur
Nordamerika entwickelte Buch enthalt militdrische Trainingsanweisungen und ist fur
den Mayor ,casi una biblia“ (Re 39). Sein Inhalt wird von der offiziellen Seite mit
grofdter Hochschatzung behandelt; mit einem ,tono de profundo respeto” (Re 33)
stellt Maria es der Sefiora vor, damit auch sie es liest. Der autoritare Befehlston, in
dem es geschrieben ist, dient als sprachliche Orientierung des autoritaren Diskurses,
der sich am Manual, wie am Fernseher bedient. Seine Sprache ist starr und statisch
und erlaubt kein Spiel mit seinem Rahmen. Es entspricht in seiner Konzeption genau
den Eigenschaften Bachtins, die er in seinem Text ,Discourse in the Novel“ dem

autoritaren Diskurs zuschreibt.

Authoritative discourse may organize itself around great masses or other types
of discourses (which interpret it, praise it, apply it in various ways), but the
authoritative discourse doesn’t merge with these [...]. [I]t demands our
unconditional allegiance. Therefore authoritative discourse permits no play
with the context framing it, no play with its borders, no gradual and flexible
transitions, no spontaneously creative stylizing variants on it. It enters our

57



verbal consciousness as a compact and indivisible mass; one must either
totally affirm it, or totally reject it. (343)

Indem der autoritare Diskurs des Militars das nordamerikanische Manual fur sich
verwendet, bedient es sich eines anderen Diskurses, den es starr und unreflektiert
wiedergibt. In diesem Sinn besteht der Mayor darauf, dass alle den Text Wort fir
Wort auswendig kennen. Wahrend Maria die vorgefertigten und eindimensionalen
Spriche des Manuals bereitwillig und ohne sie zu hinterfragen reproduziert, genauso
wie sie das Marschieren der Soldaten imitiert und dabei einen unfreiwillig komischen
Eindruck macht (Vgl.: Re 25), schafft es die Sefiora nicht sich auch nur einen

einzigen Satz daraus zu merken.

Sowohl der Fernseher als auch das Manual dienen dazu die Wirklichkeit im
Sinne des offiziellen Diskurses zu formen. Die Grenzen zwischen Fiktion und Realitat
sind dabei flieRend und verschwimmen am Ende vollends miteinander. Der Schein
wird zum Sein, als die Soldaten im Fernseher auf die Anweisungen des im Zimmer
stehenden Alfredi, der inzwischen die Rolle eines ,coronel (?)“ eingenommen hat,

reagieren und aus dem Bildschirm treten.

—Ha llegado la hora del rancho, tropa. jDe frente! jMarch...!

La tropa acata. Con pasos laterales conforman dos filas dobles, apretadas, y
proceden a abandonar la television, con paso de ganso, apareciendo en el
recinto desde ambos lados de la pantalla. (Re 96)

Am Ende bleibt nur der Mayor im Fernseher, gefangen in seinem eigenen Diskurs, in
den er sich verwandelt, indem er den ganzen Bildschirm einnimmt und vorgegebene,
leere Spriche reproduziert, bis ihn eine Sprecherstimme aus dem Off mit der
Werbung erlost.

Das in Realidad thematisierte Verschwimmen von Fiktion und Realitat, wird
dadurch, dass der Text selbst Fiktion ist und die Realitat satirisch thematisiert, sie
sogar im Falle des Uberfalls der ,carapintadas® einholt, noch um einen Aspekt
erweitert. Diese Problematik spielt in der Postmoderne eine grof3e Rolle. Der
Fernseher ist dabei das postmoderne Medium par excellence, das die
Unterscheidung zwischen dem Objekt und seiner Reprasentation verschwinden
macht.

So ahnlich verhalt es sich mit der Figur der Sefiora, die viele Eigenschaften in

sich vereint, die dem postmodernen Subjekt zugesprochen werden. So kann sie

58



beispielsweise nicht als abgeschlossenes Ganzes bezeichnet werden, da sie
einerseits bereits durch ihr verkorpertes Verschwimmen von Fiktion und Realitat,
durch die autobiographischen Andeutungen Valenzuelas, nicht homogen ist und
andererseits als Kollektivkorper die anderen Figuren in sich aufnimmt (Vgl.: Kapitel
3.1.3.). AuBerdem fehlt es ihr an Motivation und Tiefe. Das Publikum erfahrt kaum
etwas uber ihre Vergangenheit, aul3er, dass sie zehn Jahre in New York gelebt hat
und sich nicht in ihr Heimatland integrieren kann. Sie ist zwar auf der Suche nach
Erinnerung, verbringt jedoch die meiste Zeit des Textes mit geschlossenen Augen
unter ihrer Bettdecke und mdchte weder sehen noch denken, noch wissen, noch
verstehen. Dieses Bild der Sefora, die ihren Kopf buchstablich in den Sand steckt,
um sich nicht mit der Realitat auseinander zu setzen, wird durch den Vergleich mit

einem StrauB verstarkt, der sich als Metapher durch den Text zieht'.

¢, Cuanto me voy a quedar aca jugando al avestruz? E intuye que si, que esta
metiendo la cabeza en la arena para no ver pero quiza la arena tenga cosas
que mostrarle, sutiles granitos que centellean y bailan y se desplazan gracias
a la tensién superficial y jzas! de golpe son arenas movedizas y no haria mal
en sacar la cabeza a la superficie. (Re 15, vgl.: auch 98)

In diesem Sinnbild ebenfalls enthalten ist der Treibsand, der in Valenzuelas Essay
,La otra cara del falo“, in dem sie sich mit dem Abjekt auseinandersetzt, jenen Weg
charakterisiert, den sie mit ihnrem Schreiben in seiner transgressiven Funktion zu

bestreiten versucht (Vgl.: 44f.)

Die Figur, die sich am starksten durch die Instabilitat und Mehrdeutigkeit
seines Subjektstatus auszeichnet, ist Alfredi, dessen verschiedene Rollen sich durch
Kleidung, Sprache und Verhalten unterscheiden. Eben noch einfihlsam und zartlich,

erweckt der nachste Morgen den rupelhaften Taxifahrer in ihm:

,—90Y un laburante, piba. No te me hagas la graciosa. Agradecé que no estoy
desempleado.

Su tono no es el de la noche anterior, ni su actitud, ni su gestualidad o
expresion corporal como habrian dicho en aquellos lejanos cursos de teatro
que la sefiora tomé antes de irse del pais. antes de ser sefiora y mucho
muchisimo antes de meterse en la cama. (Re 50f.)

In seiner Rolle als Militar-Alfredi stoppelt er sich seine ,Uniform“ aus seiner anderen

Kleidung zusammen, die mithilfe von ,[...] agregados de charreteras y galones falsos,

' Bereits in dem Essay ,Escribir con el cuerpo* ist der Straul Sinnbild dafiir, sich vor der Wirklichkeit zu verstecken (Vgl.: 122)

59



muy ostentosos [und] [a]lgunas medallas también, de lata, aunque en conjunto todo
lo suficientemente serio como para no parecer disfrazado (Re 95). In diesem Sinne
reicht es demnach vollkommen aus, sich mit Blech-Medaillen und anderem billigem
Plunder zu behangen, um serids genug fur das, offensichtlich nicht sehr ernst zu
nehmende Militar auszusehen. Alfredi, ,el muy versatil“ Uberwindet die Grenzen des
Individuums mit Leichtigkeit und erkennt, dass ,[...] s6lo la muerte puede paliar el
miedo a la muerte” (Re 97). Diese Eigenschaft verhilft ihm dazu, der Sefiora
zuzuhoren und sie zu unterstitzen das kollektive Gedachtnis wieder
zusammenzubauen.

Im Gegensatz dazu steht der militarische ,Corpus®, der sich durch Uniform
und gemeinsames Gedankengut, namlich das vom Manual vertretene, identifiziert
und in dem alle individuellen Merkmale der Soldaten getilgt sind. Als Lucho bestraft
werden soll, wird ihm die Uniform ausgezogen und so wird er symbolisch aus dem
geschlossenen System hinausgeworfen. Indem das Volk ihn spater vom Zaun befreit
und an seiner Statt eine, mit gebrauchtem Schokoladenpapier geschmuckte
Vogelscheuche zurlcklasst, nimmt es der Autoritat, die sonst durch das Militar

ausgedruckt wird, die Sprengkraft und macht sich daruber lustig.

3.1.2. Diskrepanz der Wirklichkeiten: die groteske Komik

Die Komik baut sich vor allem tber karnevaleske Elemente, wie Ubertreibung,
Diskrepanz und Ironie auf. Als die Sefiora beispielsweise einen absurden Alptraum
hat, indem die Preise flr Elektrogerate so hoch sind, weil sie als essbar eingestuft
werden, zeigt sich in der wahrhaftigen Diskrepanz zwischen Ware und Wert die
Ironie der Situation. Wahrend die Sefiora noch herzlich uber die Absurditat des

Traumes lacht, konfrontiert sie eine stocksteife Maria mit der Wirklichkeit:

Es algo fantastico, la hiperinflacién, lo llaman, y en eso también somos
campeones. Con decirle que al fotégrafo del bungalo 72 lo mandaron de una
revista extranjera a fotografiar los precios y no pudo, no pudo, dijo que le
salian todos movidos.“ (Re 14)

Marias Hinzufligung, dass ,sie“ (die Argentinier) in dem Bereich der Hyperinflation, in
dem kein Land der Beste sein mdchte, auch Meister sind, ist ein weiteres ironisches
Element Valenzuelas fur die realitatsferne Weltauffassung des autoritaren Diskurses.

An anderer Stelle vergleicht die Sefiora den Club etwa mit einem Irrenhaus (Re 19).

60



Ubertrieben und grotesk verzerrt ist vor allem das Militar dargestellt, das
konsequent herabgesetzt wird. Dabei werden so genannte ,mannliche*
Charakteristika, wie sie in der westlichen Welt vertreten und auch vom Manual
propagiert werden und sich aus Starke, Stolz und Ehrgeiz zusammensetzen, durch
den Vergleich mit Tieren degradiert und ihre Ernsthaftigkeit genommen (,como perro*
Re 31, ,101 dalmatas®“ Re 94, ,salto de rana“ Re 37, 78). In der Situation, in der sich
die Soldaten die Gesichter flr den Kriegseinsatz bemalen, erinnern die hart wirkend

wollenden Manner eher an Freundinnen, die sich gegenseitig liebevoll schminken:

Se pintan entre si casi con carifio, alguno le pide a su compafiero Poneme
mas negro aca que me afina la nariz, otro reclama No, no, borra eso que
detesto la simetria. Todos se agolpan y se empujan frente al gran espejo de la
cémoda, alguno pide ¢ No tendran un espejo de mano? quiero verme de
costado. La sefiora se divierte. [...] Dalmatas estan a punto de llamarlos,
pointers, pintados como estan, jaspeados. [...] [L]os soldadoshan completado
su maquillaje.” (Re 77-78)

Dadurch, dass Valenzuela die eigentlich ernste Rahmenhandlung ins Lacherliche
zieht, besiegt sie den autoritaren Anspruch, den das Militar verkorpert. Die
Ubermachtigen Panzer, die ansonst als militarische Fahrzeuge genutzt werden,
macht Valenzuela zu ,caddy-carts, carritos de golf* und nimmt dem Militar damit ihre
Statussymbole, ohne die sie machtlos und lacherlich erscheinen.

Die Dorfbewohner, die in Realidad am starkesten unter der Repression leiden,
Uberwinden den monologen Diskurs und ihre Angst, indem sie die Soldaten
beschimpfen und auslachen. Sie stehen fur das karnevaleske Volk als Einheit, die
keine Angst mehr vor dem Tod oder dem autoritaren Diskurs hat, weil sie ihn auf ihre

karnevaleske Art Uberwindet.

Porque lo que es la plebe allende la alambrada, esa si que no conoce el
significado del verbo amedrentar ni escatima esfuerzos para burlarse de los
muy nobles servidores de la patria.

Al cabo de un tiempo digamos prudencial — unos diez minutos — la
soldadesca entra en erupcion ante la escalada de agresiones verbales, de
insultos, burlas, improperios, interjecciones, ultrajes, acometimientos, ofensas,
injurias, exclamaciones, expletivos [...] y arremete contra el populacho. [...]
Los villeros, que todo lo han perdido, no le temen a nada ni a las balas y se
rien a carcajadas.

Estos soldados, que no saben lo que es perder (ni ganar, si vamos al
caso), le temen a la risa y se desconciertan. (Re 83)

61



Die Soldaten bringt das Lachen aus der Fassung, denn sie furchten sich davor. Der
ernste Aspekt bleibt jedoch trotz den komischen Situationen erhalten und verleiht
den Figuren eine tragische Seite. Ernstes und frohliches Lachen vermischen sich zu
einem karnevalesken Sieg uber den autoritaren Diskurs. Verdeutlicht wird dieses Bild
mit dem direkten Vergleich der Schluss-Szene mit einem Karneval (,comparse del

carnaval“ Re 81, ,como en un carnaval® Re 98).

3.1.3. Der Korper: kollektives Gedachtnis oder Abjekt?

Der Korper der Protagonistin steht, wie beim Bachtinschen Karneval der Korper an
sich, im Zentrum. Es ist ein kranker und offener Korper, der auf der Suche nach
einem Gedachtnis und einer Identitat ist und sich in einem Ausnahmezustand
befindet. Er funktioniert als Sammelbecken unterschiedlicher Ideen und
Vorstellungen und widerspricht in dieser Konzeption der modernen
Korperkonzeption, die von einem geschlossenen, fertigen und individuellen Leib
ausgehen. Als grotesker Korper ist die Figur der Sefiora im Artikel ,La alegoria
nacional y Luisa Valenzuela®“ (1996) von Ricardo Gutiérrez Mouat dargestellt, der sie
als Metapher fiir den nationalen Kérper Argentiniens, als ,Madre Patria“'® versteht,
deren Offnungen mit einem ,[...] tunel secreto que conduce a la villa de emergencia“
(Re 92) verwechselt werden konnen und die als reaktionsunfahiges, nacktes und
ungeschutztes Land von verschiedenen Seiten belagert wird, welche ,,no vacilan en
copar su territorio“ (Re 35). Groteske Merkmale bestimmen auch die anderen Korper,
so vervielfaltigen sich beispielsweise die Hande unbestimmter Dorfbewohner und
jene Luchos und agieren wie mit eigenem Willen ausgestattet getrennt von ihren

Organismen.

De golpe descubre una mano que con cuidado infinito, con delicadeza, asoma
debajo de la cama y muy lentamente le roba un paquete. Aparece enseguida
otra mano, y otra, cada vez a mayor velocidad [...]. Algunas risas suenan
debajo de esa cama que no se estremece pero es como si se estremciera,
ella lo siente asi y toda ella se estremece com esas manos que van
multiplicandose. (Re 27)

Otras manos asoman de inmediato, grandes manos vellosas y manos mas
pequefias pero también sufridas. [...] Quieren alcanzar la billetera, no lo logran

'® Weitere Anspielungen und Allegorien auf das Land an sich und als Vaterland / la patria finden sich in der Bezeichnung
,Lcountry Club® als Spielort der Handlung und im Namen der Schwester Luchos, Patricia, genannt Patri.

62



[...] son activas pero timidas, no quieren dejar asomar mas que parte del
brazo, nada de presentarse al descubierto, manos s6lo manos [...]. (Re 61)

Der Korper Luchos ist durch seine Unvollstandigkeit imstande die Grenzen der
inneren Welt und Ablehnung der Protagonistin zu Uberwinden und dadurch, in dem
Sinn, dass die Sefiora sein Leid und seine Ideen ubernimmt, Teil von ihm zu werden.
Ihr Kérper ist deswegen von groler Wichtigkeit, weil er als Mittelpunkt die
verschiedenen Diskurse, die von den anderen Figuren vertreten werden, in sich
aufnimmt, mehrstimmig wird und transgressives Potential bekommt. Bereits die erste
Beschreibung der Protagonistin, die ihre Dualitat und Offenheit betont, weist auf ihre

Rolle im weiteren Text hin:

Naci bajo el signo de Pregunta [...]. No por eso estoy mas predispuesto, pero
conozco a fondo la verdadera ambivalencia. Tengo mi ascendente en Ojos,
un signo dual, como Tetas o Testis o Twin Towers. (Re 9)

Die Sefiora ist ein Kollektivkdrper im karnevalesken Sinn. Alles was rund um sie
geschieht, sammelt sich in ihrer Figur, gleichzeitig hat sie selbst keine Erinnerung
und keine Substanz. In dieser Hinsicht verkdrpert sie die postmoderne Idee des
zerfallenden und gleichzeitig aufnehmenden Ichs, das sich durch Heterogenitat und
Pluralitat auszeichnet, ohne ein héchstes Subjekt als Bezugspunkt, da alle gleich
sind. Als Subjekt eines heterogenen Prozesses, nach Kristeva das Ergebnis des
standigen Versuchs, die inneren Widerspruche zu verwerfen, muss sich die Sefiora
immerfort selbst in Frage stellen. Dadurch zweifelt sie auch die Norm, die sie
bestimmt, an, um sie schliel3lich zu dekonstruieren und etwas Neues zu schaffen. In
dem Fall der Sefiora ist das Dilemma, ob sie sich einer anderen Realitat stellt oder

nicht und sich erinnert oder nicht.

In diesem Zusammenhang ist von Bedeutung, dass Valenzuela einen
weiblichen Korper ins Zentrum stellt, weil er sinnbildlich fur die Unterdrickung durch
einen herrschenden Diskurs innerhalb einer sozialen Struktur steht. So schreibt auch
Gwendolyn Diaz in Anlehnung an Michel Foucaults Machtanalysen, in denen er die
Normierung als wichtiges Werkzeug der Macht einstuft (Vgl.. Kapitel 1.3.2.), dass
,[{]he female body in particular, has been the target of social control and manipulation
by patriarchal interest* (Women and Power in Argentine Literature 5). Sie vertritt wie

Dale Bauer den Standpunkt, dass eine patriarchale Sprache eher monologisch

63



konzipiert ist, die eine soziale Struktur wiedergibt, in der marginalisierte Stimmen, wie
etwa die weibliche, Ubertont und unterminiert werden. Die Stimmen der Machtigen
hingegen, die in einer patriarchalen Gesellschaft die der Manner sind, werden
privilegiert (Vgl.: Bauer 714). In dieser Hinsicht baut Valenzuela ihren Text auf. Der
eindimensionalen Welt des offiziellen Diskurses, die nur ihre eigene Wahrheit kennt,
stellt sie den mehrstimmigen (weiblichen) Kérper der Protagonistin entgegen, der
sich gegen die Repression zur Wehr setzt.

Der Korper ist bei Valenzuela eng mit Schreiben und in weiterer Folge mit
Erfahrung und Erkenntnis verbunden, da sie das Schreiben mit dem Korper als
Vorraussetzung empfindet eine Sprache zu finden, die sich mit Engagement,
Hingabe und Teilnahme gegen eine repressive Struktur wehren kann. Das Schreiben
mit dem Korper ermoglicht es uber ein limitiertes Denken hinaus zu gehen (Vgl.:
»Escribir con el cuerpo”). In diesem Sinn sucht der Korper in Realidad als Mittelpunkt
der Handlung seine Identitat sowohl im Gedachtnis, als auch in der nationalen
Gegenwart und durch die Aufnahme verschiedener Diskurse.

Im Zusammenhang mit dem schreibenden Korper steht die Auffassung
Valenzuelas vom sexuellen Akt als eine Art Korpersprache. Der Austausch der
Sefiora mit den anderen Figuren dehnt sich bei Alfredi auf den Korper aus. Im
sexuellen Akt findet sie eine zeitweilige Ruhe und Erholung von den anstrengenden

Ereignissen.

Para eso es bueno, el doctor, para el consuelo: tiene la mejor de las recetas
[...]. No tendria que preocuparse tanto, le aconseja el facultativo [...]. Ella no
sabe lo que quiere. Por eso él la conmina a escuchar su cuerpo que le esta
diciendo cosas. (Re 46)

Da sie auf die Worter ihres Gedachtnisses, die ihr sagen sollen, was sie mochte,
momentan keinen Zugriff hat, lasst sie den Korper fur sie sprechen, der seine eigene
Sprache hat. Im Sinne Kristevas ist Sexualitat mit Humor vergleichbar: Der Trieb, der
als Befreiung des herrschenden Druckes empfunden wird, Gbertritt das symbolische

Verbot, [6scht damit den Sinn aus und schafft Raum flr neue Werte.

Als die Protagonistin in den Club kommt, ist sie zunachst nur auf der Suche
nach einer Zufluchtstatte um sich auszuruhen, da sie die Rickkehr in ihr Heimatland
so angestrengt hat: ,[...] le cuesta reintegrarse a esta realidad tan otra, tan distinta de

la que dejo atras en otra época“ (Re 10). Ihr Gedachtnis und ihr Denken sind wie

64



ausgeldscht, sinnbildlich daflr stehen die weille Bettwasche, das weilte Nachthemd
und ein weildes, leeres Notitzbuch, das die Sefiora mitgenommen hat. Im Gegensatz
zu den Uniformen des Militars, den Masken und den geschonten Fernsehbildern,
tragt diese Leere keine Botschaft mit sich, sie kann nicht manipulieren und schitzt
dadurch die Protagonistin vor der bizarren Realitat. In ihrem Aufsatz ,Autorretrato y
testimonio en Realidad nacional desde la cama de Luisa Valenzuela: la dualidad del
discurso especular® (2001) halt Helene M. Anderson das weil3e Notizbuch fur die
Eroffnung des Konflikts der Protagonistin, der sie von der Sprache uber das Denken

bis hin zum Gedachtnis fihrt:

El cuaderno blanco inicia el discurso del lenguaje y la memoria, el lenguaje
como vehiculo de la memoria. El lenguaje estructura el pensamiento; en las
paginas blancas del cuaderno quedan borrados el pensamiento y la memoria.
(114)

Noch méchte die Sefora nichts wissen, sich nur erholen und schlafen. Auf die
Realitat inres Landes reagiert sie, wie Luisa Valenzuela im Interview mit Gwendolyn
Diaz die Reaktion der Menschen auf die Zeit der Militardiktatur beschreibt: ,[...] la
gente empezo a cerrarse y a negar lo que sabian® (33). Im Text kommt die
Protagonistin jedoch nicht drum herum sich mit den anderen Figuren
auseinanderzusetzen, bis sie anfangt ihre Haltung zu andern: ,Yo crei que venia
este club de campo a descansar, a irme readaptando. Quiza se trata de otra cosa...”
(Re 69)

Als sie den Versuch beginnt sich aktiv zu erinnern, scheint es nicht nur um ihr
eigenes Gedachtnis zu gehen, die Grenzen ihres Subjekts verschwimmen zeitlich

und figurativ:

Algo de esto ha sido vivido antes, aunque quiza no directamente por ella. Algo
esta alli al borde de su memoria tratando de expresarse y ella quiere y no
quiere recuperarlo. Quiere, y se esfuerce, y sabe que es muy necesario, vital
casi, y quedandose muy quieta con los ojos cerrados presiente que va a
poder recomponerse, encontrar las piezas de algun rompecabezas interno y
por ahi el recuerdo le sirva para entender esta incongruencia. (Re 75)

In diesem Moment versucht die Sefiora sich an etwas zu erinnern, das vielleicht nicht
direkt ihr selbst passiert ist, damit suggeriert sie die Existenz einer kollektiven
Erinnerung als Teil ihrer Subjektivitat. Inr Bewusstsein als individuelle Person verliert

sich zugunsten der anderen, deren Subjektstatus sie in sich vereint. Das drlckt sich

65



im Text schlieBlich dadurch aus, dass die Protagonistin und Alfredi am Ende
wiederholt die erste Person Plural anstatt Singular verwenden. Das Wissen, das die

Senora mithilfe der anderen erarbeitet hat, ist nun Teil der Gesamtheit:

—No contestamos, le ruega a Alfredi abrazandolo [...]

—Pero si ya sabemos, le dice muy suavemente él [...]

—iEl club ya es nuestro! se oye la voz de él, zapateando sobre las armas. (Re
98f.)

Die Idee der Kollektivitat und das Verwischen zwischen Zuseher und Akteur findet
sich auch in Valenzuelas Schreibweise begunstigt, indem sie den Rezipienten
miteinbezieht. Die Kommentare der Erzahlerstimme scheinen in diesem Sinn etwa
an einen potentiellen Leser gerichtet zu sein, der au3erhalb der Handlung steht, etwa
wenn sie Fragen stellt: ,Son maniobras militares las que se insinuan del otro lado del
ventanal. ; Maniobras militares en un club de campo?“ (Re 21), ihre allwissende
Position herausstreicht und damit den Rezipienten fur sich einnimmt: ,Si sélo la
sefora supiera, si lo viese ya tan cerca [...]. Sie ella pudiera saber [...] (Re 22) oder
die Handlung in einer Art und Weise kommentiert, die sich nur an einen Rezipienten
richten kann: ,En el lamémoslo cuartel, los soldados han completado su maquillaje.
Perddn, su camuflage identificatorio.“ (Re 78). Die Erzahlerstimme wird dadurch
plastisch und greifbar, sie macht deutlich, dass sie nicht neutral ist, sondern auf der
.oeite“ der Sefiora steht.

Aulerdem lasst Valenzuela Satze unbeendet und macht keinen
abschliefenden Punkt (Vgl.: z.B.: Re 14, 27, 93) mit dem Effekt, dass der Leser
diese fur sich interpretieren muss, indem er die Lucken flllt. Damit wird er zum aktiv
Handelnden und Teil des Textes. Auch die Fokussierung auf das aktive ,Sehen® an
sich, dargestellt durch die Dominanz des Fernsehers und die beobachtende Situation
der Sefora, ist ein Hinweis auf die Miteinbeziehung des Lesers, der sich passiv
glaubt, durch das Flullen der textlichen Licken jedoch aktiver etwas zum Text
beitragt, als es den Anschein hat. Er steht nicht mehr aul3erhalb, der Text vollzieht
sich im Rezipienten.

Auch die Protagonistin muss aktiv handeln. lhre anfangliche Passivitat, die sie
vermittelt, tduscht. Erst durch ihr Innehalten, ihr Krafte zehrendes Stillhalten in einer
Situation, in der alle darauf bedacht sind méglichst schnell weiterzumachen, um nicht

Gefahr zu laufen, Uber die jungste Vergangenheit nachzudenken, macht es ihr

66



madglich das Gedachtnis wieder herzustellen. Diesen aktiven Aspekt in der Passivitat

betont Valenzuela in dem Gesprach mit Gwendolyn Diaz:

La pasividad total de la mujer en la cama permite, cataliza, toda una actividad
circular que va a plantarse en contra de la actividad frontal de los militares que
quieren llevarse todo por delante. [...] [D]esestructurar el mito de que la
pasividad no es activa. Lo que queria también era el tema de la memoria; ella
quiere recuperar la memoria. (43)

Das Erinnern fallt der Sefiora jedoch schwer. Zum einen kadmpft sie selbst dagegen
an, zum anderen wird vom offiziellen Diskurs keine andere Version als die eigene
geduldet. Der Teil der Sefiora, der sich nicht erinnern kann, méchte nichts wissen

und nichts von einer Realitat sehen, die sie Kraft kostet zu verstehen.

Quiza los reflejos me impiden ver algo que tendria que ver y no quiero, o algo
que no quiere ser visto y yo lo intuyo, quiza la puerta de vidrio si se abriera del
todo me permitiria por fin entrar en esta realidad, y ¢ qué es la realidad, de
qué estoy hablando aqui en esta cama cubierta de vituallas? ; Comida para
cerrarme la boca? Con la boca llena. (Re 24)

Ihr Mund als ,gefahrlichstes weibliches Loch® bleibt gefullt und sie ist somit furs erste
entwaffnet. Ihr Unwille zu Begreifen geht bis zur kérperlichen Ubelkeit. Als die
Protagonistin beobachtet, wie Lucho auf Befehl des Mayors Stierblut trinken muss,
wie er seinen Ekel Uberwindet und sich dabei fast Ubergibt, versucht auch sie ihre
Barrieren zu Uberwinden und sich zu erinnern, schafft es jedoch noch nicht. Doch
das Mitleid mit Lucho hilft ihr ihre Widerstande langsam abzubauen, um sich nicht
vor einer Wahrheit, die durch ein reorganisiertes Gedachtnis offenbart werden kann,

zu furchten:

Trata de retener la cita y la escena y de juntarla con alguna otra memoria
escurridiza. No lo logra. Sélo le queda palpitante [...], que no, que ella no
puede, debe quedarse alli, no moverse, no ser, no seguir a nadie, quedarse y
quiza, con mucha suerte, recordar. (Re 39)

Diese Annaherung an den Text findet seine Entsprechung im Abjekt-Begriff Julia
Kristevas und erinnert daran wie Valenzuela in ihrem Essay ,La otra cara del falo®
Frauen auffordert mithilfe des Ekels unter die Oberflache zu gelangen: ,[...] ir mas
alla del horror y la verglienza y articular una forma de aceptacion del rechazo® (47).
Das Abjekt verkorpert diesen abgestoRenen und abstoRenden Teil der Gesellschaft,

der dorthin fuhrt, wo Bedeutung kollabiert und neuer Sinn entdeckt und entwickelt

67



werden kann. Die Erinnerung der Protagonistin in Realidad ist in diesem Sinn abjekt.
Sie ist weder glatt und oberflachlich verfuhrerisch, wie die schénen Bilder im
Fernseher, noch linear und autoritar wie das Manual des Mayors. Sie ist die
grausame und vielstimmige Realitat, die die Sefiora aus dem Fenster sehen kann,
vor der sie sich anfangs furchtet, aus der sie schlussendlich aber ein gemeinsames
Gedachtnis zusammenbaut. Denn diese Erkenntnis kann nur dann maoglich sein,
wenn die Protagonistin nicht langer Angst vor der Wahrheit und ihrer eigenen
Identitat mit all ihnren Schattenseiten hat.

Der offizielle Diskurs hingegen tut alles, um den Erinnerungswille der Sefiora
zu brechen. In seinem Sinn steht das Gedachtnis auszuléschen und demzufolge

bearbeiten Maria und der Mayor die Sefiora eindringlich nicht nachzudenken:

La sefiora [...] piensa que deberia pensar y no puede, teme haber acatado
subliminalmente la orden de Maria: no piense, pensar hace mal y la pone
nerviosa. Nerviosa no pero cansada, cansada. (Re 35)

Te vamos a bajar. Salite de esa cama que te vamo a bajar. [...] Conocemos tu
mision. Vos querés la memoria, [...]. La historia empieza con nosotros“ (Re
78).

Die Protagonistin begreift jedoch ihre ,Mission“ und stellt sich gegen die Ausléschung
ihres Gedachtnis: ,Volvi para recuperar la memoria y me la roban, me la borran. Me
la barren“ (Re 66).

Der Streit um das Gedachtnis endet schliel3lich damit, dass die Protagonistin
ihre Angste und Abwehrmechanismen tberwindet und wissen will: ,No quiero
hacerme nunca mas la avestruz, quiero saber” (Re 98). Eine wichtige Rolle spielt
dabei das Aussprechen und Benennen, wie Helene M. Anderson in ,Autorretrato y
testimonio en Realidad nacional desde la cama de Luisa Valenzuela: la dualidad del

discurso especular” festhalt:

La obsesién de la protagonista por recordar algo que se le ha borrado de la
memoria es la creciente consciencia de tener que nombrar lo que se le ha
escapado u olvidado. Rescatarlo por medio del lenguaje. (115)

Die Protagonistin ibernimmt hier die Aufgabe der Schriftstellerin, sie fungiert als
nombradora und benennt das Unaussprechliche. Erst mithilfe der Sprache kann das
Vergessene wieder greifbar gemacht werden, die weilen Seiten werden gefillt und

die Erinnerung damit aufrecht gehalten.

68



Valenzuela beginnt und beendet Realidad mit einer Frage, signalisiert damit offen
stehende Mdglichkeiten, eine ,potenzielle Unendlichkeit® (Kristeva) des Diskurses

und gibt die Aussicht weiterzudenken, zu reden und zu schreiben.

3.1.4. Zusammenfassung Valenzuela

Der Text baut auf mehreren Realitatsebenen auf: Zum einen gibt es die wahrhaftigen
Umstande, die Luisa Valenzuela selbst erlebt hat, als sie nach zehn Jahren im Exil in
ihr Krisen-geschutteltes Heimatland zurlickkehrt und auf die sie die Ereignisse im
Text aufbaut. Zum anderen beruht die Handlung selbst auf unterschiedlichen,
konkurrierenden Wirklichkeitsauffassungen; die des autoritaren und die des
mehrstimmigen Diskurses. Hinzu kommt, dass die Autorin nicht vollstandig von
Protagonistin und Erzahlerstimme zu trennen ist und sie als Maske verwendet, hinter
der man nicht weil}, wer steht. Valenzuela arbeitet satirisch indem sie Bezug auf die
Wirklichkeit nimmt und diese fiktionalisiert und verfremdet. Sie Uberhdht und
degradiert, die meiste Zeit auf Kosten des Militars und des autoritaren Diskurses, der
klar als solcher zu erkennen und vom mehrstimmigen zu trennen ist. Es entsteht eine
karnevaleske Komik, die sich die meiste Zeit Uber, da sie sich gezielt gegen Angst
und Unterdriickung richtet, heiter und befreiend liest, in Anbetracht des schweren
Kontextes jedoch gleichzeitig tragisch und ernst ist.

Valenzuelas zeigt unterschiedliche Wege der Erkenntnis auf. Sie stellt das
Sehen an sich in den Mittelpunkt und hinterfragt seine scheinbare Objektivitat. In
diesem fungiert der Fernseher als wichtigstes Medium des autoritaren Diskurses.
Seine Wahrheit ist von unbestimmbaren Interessen, die wahrscheinlich im Dienst des
autoritaren Diskurses stehen, gelenkt. Die Mehrstimmigkeit wird von der Sefiora und
ihrem offenen Korper wiedergegeben. Er fungiert als Sammelbecken
unterschiedlicher Sichweisen, die im Laufe des Textes durch Gesprache und
korperlichen Austausch ihnren Weg zur Protagonistin finden. Ihr Korper bildet in
diesem Zusammenhang eine Opposition, die sich gegen eine, nach feministischer
Auffassung patriarchale, monologische Sprache richtet. Diesen Aspekt betont
Valenzuela zusatzlich, indem sie den Rezipienten miteinbezieht und ihm die
Moglichkeit gibt, die Leerstellen zu fullen. Vielleicht liegt hauptsachlich darin die
politische Funktion des Textes, dass Valenzuela ihre Leser mit seiner Offenheit subtil

dazu auffordert etwas beizutragen.

69



Ihr Kérper hat auRerdem Bedeutung, da er als Trager eines kollektiven
Gedachtnisses fungiert. Indem sich alles in ihr sammeln kann, gewinnt ihr Leib den
Lhistorischen Charakter®, den Bachtin dem karnevalesken Korper zuschreibt und hilft
das nationale Gedachtnis wiederzuerlangen, da Erinnerung nicht mehr subjektiv
abhangig ist. Valenzuela schickt ihre Protagonistin in diesem Sinn auf die Suche
nach der eigenen Erinnerung, um, in Anlehnung an Kristeva, als Teil der Gesamtheit
sich selbst und damit die Norm zu hinterfragen und zu dekonstruieren. Dabei stof3t
sie auch auf ihre eigene Abwehr, die Erinnerung wird zum Abjekt und die Sefiora zur

nombradora.

3.2. Raststéitte oder Sie machens alle: Fremdenhass im Weltenklo

1994 wurde Elfriede Jelineks Theaterstiick Raststétte oder Sie machens alle’® am
Wiener Akademietheater unter der Regie von Claus Peyman uraufgefuhrt. Das Stick
speist sich aus ,[...] der pornographischen Sprache der Kontaktmagazine [...], dieser
billigsten Pornographie, die zum Teil schlecht Ubersetzt ist und aus dritter Hand
stammt®, wie Jelinek in einem Interview mit Sigrid Berka bemerkt (149). Die
Handlung von Raststétte orientiert sich an der Oper Cosi fan tutte von Wolfgang
Amadeus Mozart und Lorenzo da Ponte, die auch in Jelineks Titel eine Rolle spielt.
Jelinek Ubernimmt zwar grof3zugig den Inhalt, entblof3t jedoch die ursprungliche
Aussage und verallgemeinert sie. In der Oper von Mozart initiieren ebenfalls Manner
eine Wette, in der die Treue der Frauen geprift werden soll. Diese ,verlieren“ und
stellen sich als notorisch untreu heraus, worauf der Titel bereits anspielt, da er sich
nur auf die Frauen bezieht. Bereits in der konventionellen deutschen Ubersetzung
geht das Geschlechtsspezifikum von tutte verloren, Jelinek ersetzt zusatzlich Cosi -
So durch Sie und betont dadurch die Gleichheit der Figuren.

Vielmehr als von Mozart lasst sich Jelinek jedoch von pornographischer
Sprache inspirieren, die sie aus ihrem, von der Gesellschaft gerne ins Abseits
gedrangten, ,schmuddeligen® Eck ins Zentrum der Handlung rlckt. Als ihr erstes
~post-sozialistisches” Stuck, wie Jelinek Raststéatte im Gesprach mit Sabine Perthold
bezeichnet, zeigt die Autorin die Gesellschaft als eine des standigen Konsums, in der
der Kapitalismus und damit jene Menschen gesiegt haben, die sich ,[...] nie fur etwas

anderes als ihr eigenes Wohl —Fressen, Saufen, Vogeln — interessiert haben® (26).

"®Im Folgenden abgekirzt mit: Raststétte, in Zitierungen mit: Ra.

70



Jelineks Arbeitsweise ist in hohem Malde intertextuell, die
Ubereinanderlagerung verschiedener Ausgangstexte und Ebenen nutzt sie um sie
aus einem anderen Winkel zu sehen, ihnen Wahrheiten zu entlocken, die sonst nicht

sichtbar sind und diese schliel3lich zu kritisieren.

Als Gattungsbezeichnung tragt das Stuck den Untertitel ,Eine Komodie®, der
auch der klassische Aufbau aus drei Teilen und die Personenkonstellation entspricht.
Jelinek verweist damit bereits auf die satirische und komische Komponente. Zudem
hat sie Raststéatte mehrmals als ihren Stlicken Wolken.Heim. (1988) und
Totenauberg (1992) zugehdriges ,Satyrspiel“ bezeichnet (Vgl.: Berka 150; vgl.: auch
Perthold "Sprache sehen. Interview mit Elfriede Jelinek" 26), womit sie sich, nach
Bachtin, auf eine karnevaleske Gattung bezieht, da das Satyrspiel ,[...] urspringlich
den parodistischen Lachaspekt der ihm vorausgegangenen tragischen Trilogie®
(Bachtin, Literatur und Karneval 55) lieferte. Auch Annette Buhler-Dietrich definiert
das Satyrspiel in ihrem 2003 erschienenen Buch Auf dem Weg zum Theater ,[a]ls
Form, die sonst tabuisierte obszone Bewegungen und Vulgarismen erlaubt [und

daher] einen institutionalisierten Freiraum ein[nimmt], den Jelinek hier aufruft (187).

Zum Inhalt: Isolde und Claudia sind zwei Hausfrauen mittleren Alters, die sich
auf der Toilette der Autobahnraststatte ,Zwillingsgipfel“ mit zwei, als Tieren
verkleideten Mannern aus einem Partnersuche-Inserat verabredet haben. Das Ziel
der Frauen ist es, ein sexuelles Abenteuer zu erleben und Claudia mochte ,das Tier
in [sich] kennenlernen® (Ra 72). Inre Ehemanner, Kurt und Herbert, die nichts davon
wissen, sollen derweil in dem anschlielRenden Lokal auf sie warten. Wahrend die
Frauen auf die Toilette gehen, tritt ein Kellner auf, der mit den zurlickgebliebenen
Mannern wettet, dass ihre Frauen jederzeit zu einem Seitensprung bereit waren. Die
beiden reagieren zuerst ablehnend, finden dann aber Gefallen an der Idee sich zu
verkleiden, um ihre Frauen auf frischer Tat zu ertappen und dazu noch den
geplanten Seitensprung zu verhindern. Die Szene wird durch eine Gruppe von
Swingern unterbrochen, die hereinkommt und sich Uber die Art und Weise ihres
Sexuallebens unterhalt. Weiters kommen zwei ,riesige Tiermanner” (Ra 93), ein Elch
und ein Bar herein, mit denen sich die Frauen verabredet haben. Kurt und Herbert

Uberreden sie, ihnen ihre Kostime zu lberlassen, um sich so zu ihren Ehefrauen auf

71



die Toilette zu begeben. Unter den ausgezogenen Tierkostimen verbergen sich
weitere Tierkostume. Auf den Toiletten kommt es schlielRlich zum Aufeinandertreffen
der Paare, das sich jedoch als sehr unbefriedigend fur die Frauen herausstellt. Dabei
werden sie von immer wieder hereinstirzenden Swingern gefilmt und fotografiert.
Anschlie3end ertdnt die Kellnerstimme, dass sich die Vier auf dem Parkplatz
einfinden sollen. Drauf3en stoRen sie auf Elch und Bar und ,Menschen huschen
durch die Nacht, in verschiedenen Stadien des An- und Ausgezogenseins® (Ra 120).
Als sich die versammelte Menge das Video anschaut, das von den Paaren auf der
Toilette gemacht worden ist, erkennen Isolde und Claudia ihre Manner an ihren
Geschlechtsteilen. Damit ist die, flr die Gattung der Komdédie wichtige Ordnung
wieder hergestellt, wie Bernard Banoun in seinem Aufsatz ,Komik und Komadie in
einigen Stucken Elfriede Jelineks® (1996) feststellt (Vgl.: 294). Nach dem Erkennen
beginnen Kurt, Herbert und der versammelte Rest wie wild auf Bar und Elch
einzuschlagen. Aus den Tierfellen kriechen zwei japanische Philosophiestudenten

hervor, die einen abschlieienden Monolog Uber die Natur halten.

Zunachst mochte ich diejenigen Elemente genauer untersuchen, die sich am
ehesten an Bachtins Karneval-Konzept anknlpfen lassen, wobei ich besonders auf
das Groteske und das Niedrig-Komische eingehe, da diese Kategorien meiner
Meinung nach in Raststétte am ausfuhrlichsten verwendet werden. Anschlie3end
werde ich auf die Aufldsung des Subjekts im Text als Entwurf eines universalen und
nicht-individuellen Kérpers eingehen und die Auswirkungen einer solchen
Darstellung auf das Publikum. Als dritten Punkt méchte ich einen Zusammenhang
zwischen der Uberwindung gesellschaftlicher Normen bzw. dem gesellschaftlichen
Umgang mit der eigenen Fremdheit und dem Abjekt-Begriff von Kristeva bilden, um
abschlie3end Stellung zu dem Vorwurf von Burkhart Meyer-Sickendiek und Christian
Schenkermayer einzugehen, wonach das komische Element bei Jelinek im
Unterschied zu Bachtins Konzept keine befreiende Wirkung mehr hat. Da meiner
Meinung nach die gesellschaftliche Position und der Koérper der Frau in dem Stick

eine wichtige Rolle spielen, werde ich auf diesen Aspekt besonders achten.

72



3.2.1. Umverteilung: der groteske Korper

»,Was mussen das fur Menschen sein, die sich hier entladen haben.” (Ra 75)

Ein sehr markantes Motiv, das Elfriede Jelinek in Raststétte verwendet, ist der
menschliche Koérper, der als UbergrolRes, verschlingendes und ausscheidendes
Organ Sprache und Buhne dominiert. Die nachstehenden Beispiele sollen daher
naher bestimmen, inwieweit Jelineks Korperbilder in der Tradition der Groteske zu
verorten sind; welche Elemente die Autorin benutzt, die nach Bachtin Aspekte des
grotesken Realismus und des materiell-leiblichen Prinzips sind und welche Funktion

und Wirkung sie haben.

Wenn Bachtin sagt, dass ,die Groteske [dort] beginnt [...] wo die Ubertreibung
phantastische Ausmalie annimmt® (Literatur und Karneval 15), dann heilt das, dass
dabei die Grenzen des ,Normalen®, ,Alltaglichen“ und ,Erlaubten® Gberschritten
werden. In Raststétte steht die Uberwindung von korperlichen Grenzen im
Mittelpunkt des Geschehens. Jelinek entwickelt einen exzentrischen Gegenentwurf
zu dem ,ganzheitlichen Kdrper“, wie ihn Bachtin fur den klassischen Kanon definiert,
in dessen Tradition sich auch heutige gesellschaftliche Kérper-Entwurfe bewegen,
wie Antje Johanning in ihrer Studie KérperStiicke Uber das Korpermotiv bei Elfriede
Jelinek feststellt (Vgl.: 231). Damit bringt Jelinek die korperliche Transgression in
einen gréReren Zusammenhang, unterlauft nicht nur kdrperspezifische
Vorstellungen, sondern stellt gesellschaftlich aufgestellte Ideen und Konzepte in
Frage. Ihre Verbindung zwischen Gesellschaft und Korper sind die Medien, deren
Kdrperkonzeption sie Ubernimmt und fir ihre Protagonisten erstrebenswert macht.
Die Betonung menschlicher Grundbeduirfnisse, die an Kérpergrenzen stattfinden, wie
Geschlechtsverkehr und Nahrungsaufnahme, die maRlose Ubertreibung kérperlicher
Merkmale, sowie das Mischen von tierischen und menschlichen Eigenschaften sind

dabei die zentralen Elemente im Stiick.

Der Titel des Sticks, ,Raststatte“, und die Handlungsorte geben bereits den
passenden Ortlichen Rahmen an, der mit dem Grundthema des grotesken Korpers
assoziiert wird: Das dreckige Lokal einer Autobahn-Raststatte, die Toiletten und der

Parkplatz, der noch dazu im dritten Akt den Rahmen flr das finale Schlachtfest

73



bietet, sind alles Orte, die fur die menschlichen Grundbedurfnisse entworfen wurden:
Erholung, Nahrungsaufnahme und Ausscheidung. Eine weitere Assoziation mit
billigem und kurzfristigem Geschlechtsverkehr ergibt sich spatestens aus dem
vollstandigen Titel des Stickes, der angibt, was vordergrindig den Handlungsablauf
bestimmen wird; namlich das, was ,alle machen® oder zumindest alle machen wollen
bzw. sollen. Annette Buhler Dietrich fligt diesen Wortfeldern noch das sinnverwandte
Paradigma ,Konsum® hinzu (Vgl.: 188f.).

Der Prozess etwas in sich hinein- bzw. aus sich herauszufuhren, wie er
sowohl Nahrungsverwertung, als auch Geschlechtsverkehr kennzeichnet, zieht also
einen roten Faden durch Jelineks Stick. Damit bekommen jene Motive des Korpers
am meisten Aufmerksamekeit, die Bachtin dem materiell-leiblichen Lebensprinzip
zuordnet, wie die des ,[...] Essens, Trinkens, Ausscheidens und des Sexuallebens,
und zwar in exaltierter, hyperbolisierter Form* (Rabelais 68). Diese Triebhandlungen
werden von der Autorin bevorzugt miteinander vermischt und die Begriffe synonym
verwendet; daher konnen sie nicht klar von einander abgegrenzt werden. Auch bei
Bachtin vereinigt sich der groteske Leib mit der Welt, indem er sie sich einverleibt
und sie verschlingt. (Vgl.: Literatur und Karneval 16) Damit folgt Jelinek auch einer
Auffassung Freuds, die er in seinen ,Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie“ (1905)
vertritt: ,Eine dem Worte ,Hunger“ entsprechende Bezeichnung fehlt der
Volkssprache; die Wissenschaft gebraucht als solche ,Libido“* (47).
Geschlechtstrieb und Nahrungsbedurfnis liegen demnach so nah beieinander, dass
sie mit demselben Begriff bezeichnet werden.

So gibt Jelinek sexuelles Begehren, vor allem das der Frau, mittels Essens-
Metaphern wieder und stellt es dadurch als Ware dar, die es von den Mannern zu
ge- und verbrauchen gilt. Laut Kurt sind Isolde und Claudia demnach ,[...] zwei Apfel,
die, mit Garnierung Uberhauft, unter ihren Schlafrécken schreien, schon allzu oft bis
zum Stingel aufgegessen. Sie wirden am Ende doch immer ausgeschieden” (Ra
99). Durch die inhaltliche Verlagerung von Lust zum ,verschlingbaren® Konsumgut
wird auRerdem ein gewalttatiger Zugang provoziert. Jelinek selbst erklart, dass es in
Raststétte ,[...] um Konsumation von Lust, um Kdrperkonsum, um den Genuf} ohne
Reue® (Perthold ,Sprache sehen. Interview mit Elfriede Jelinek" 25) gehe, der jedoch
in uneingeschrankter Form in der heutigen Welt problematisch ist, da er auf das
einzelne Individuum zugeschnitten ist und so auf Kosten des Kollektivs geht.

Dementsprechend impliziert das Begehren des einen immer auch eine negative

74



Auswirkung fur jemand anderen oder, wie im Falle der Frauen, fur sich selbst. Dieser
Aspekt manifestiert sich aulierdem in Jelineks Sprachspielen, die die Bedeutungen

von Redewendungen und Ausdrucken in ihrer Vielfaltigkeit wiedergeben:

CLAUDIA: Ein Tier, das verreist, hat vielleicht keine so grof3e Auswahl, was es
fressen mochte [...]

ISOLDE: Und was machen wir, wenn das Tier unsere Korper nicht zum
AnbeilRen findet? (Ra 72)

In Verbindung mit den gewlnschten Geschlechtsverkehrpartnern Elch und Bar
bekommt so der gelaufige Ausdruck ,jemanden zum Anbeil3en finden® eine
kannibalistische Konnotation, da diese schliel3lich nur verkleidet sind, was sie jedoch
nicht stort, ,die Frauen [...] treffen und essen [zu] wollen®. Auch Herbert mdchte als
Tier ,unsere Frauen ganz anders verzehren® (Ra 101). Karin Uecker begreift die
Reduzierung der Geschlechterbeziehung zur Warenbeziehung als Mittel Jelineks ihre
Kritik am Kleinburgertum auszudricken, das sich ,[...] weniger Uber [seinen]
Beschaftigungsstatus, sondern mehr Gber [sein] Konsumverhalten® definiert (92).

Zu der Metapher des Essens, des Einverleibens und Verschlingens gehort
ebenso die Verkehrung des Essens: das Auskotzen. Erbrochenes bestimmt in
Raststétte den Raum der Buhne. In der ersten Regieanweisung heif’t es ,Der
Innenraum ist schmutzig und dister, Abfalle liegen herum® (Ra 71). Als die zwei
Paare den Raum betreten, stellt Kurt fest: ,Dort hat jemand auf den Boden gekotzt*

(Ra 75). Auch andere Ausscheidungen und Korperteile finden ihren Platz im Stick.

HERBERT: Und hier liegt etwas auf dem Boden, das aussieht wie Kérperhaar,
das einer verloren hat.

KURT: Da lasst man jahrelang nur den Sport zu sich in den Korper hinein,
damit er dort eine Ausscheidung gegen sich selbst gewinnt und prompt wird
man von den Ausscheidungen anderer belastigt. (Ebda.)

Jelinek verknupft und vermischt Nahrungsaufnahme und -ausscheidung,
uberschreitet und verwischt dabei die jeweiligen Funktionen der Kérperzonen und

gibt das auf der Handlungsebene im Bereich der Lust wieder.

STIMME DES KELLNERS]...]:[...] Inre Ausscheidungen sollen spater, bei der
Endausscheidung, von unseren Spielern aus dem Natursektflascherl
getrunken werden.“ (Ra 104)

75



Am Ende des Stlckes steht das Erbrechen und die Ausscheidung als Bild fur das

verungluckte sexuelle Abenteuer.

HERBERT: Verschwinde aus meinem Leben! Alles hast du mir angespieben!
Mein schones Kostum! Drecksau!
ISOLDE: Und Sie haben mich angebrunzt. [...] (Ra 116 f.)

Der Urin ist hier, wie bei Bachtin, heiteres Material und verhilft der Situation zu
grotesker Lachhaftigkeit.

Jelineks Komik entsteht auRerdem dadurch, dass sie durch die Ubertreibung
bereits in der Realitat bestehender Diskrepanzen, diese beinahe unfassbar sichtbar
macht. Bei Raststétte passiert das bereits durch die im Untertitel signalisierte Komik,
die schlieflich die Gattung Komddie kennzeichnet, die aber von Beginn des Stlickes
nicht far jeden Zuschauer unmittelbar erschlielbar ist.

Auch die Figuren in Raststétte sind durch ein solches Missverhaltnis gepragt.
Als offizielles Korperbild bietet Jelinek den Figuren Bilder aus den Medien, die durch
glatte Schonheit, und die (sexuelle) Kondition von Pornodarstellern und

Leistungssportlern ausgezeichnet sind. Das Buhnenbild zeigt

[o]bszbne Neon-Nackte in allen Farbschattierungen und Stellungen
stroboskopieren. Plakate, Uberdimensional gro3e Poster von Titelseiten von
Pornomagazinen werden hochgezogen, wie Fronleichnams-Fahnen in der
Kirche. Auch Sandwich-Méanner kénnen damit herumgehen etc. (Ra 76)

Als Isolde auf ein Porno-Plakat zeigt, fragt sie: ,[...] ist das diese Sportlerin?“ (Ra 79).
Die beiden Begriffsfelder Sex und Sport werden also synonym verwendet. Die
Protagonisten versuchen diesen Vorgaben zu entsprechen, indem sie alle
Sportkleidung tragen und die Manner mit ihrer sexuellen Potenz protzen, die sich im
entscheidenden Moment jedoch als leeres Geprahle entpuppt. Auch die Kleidung,
.extrem sportlich[e] Kleidung, die offenkundig sehr teuer war“ (Ra 71) verspricht
etwas, das die Figuren dahinter nicht einhalten kdnnen: ,Die é&ltere ist zu alt und
etwas zu dick fiir ihren Sportdrel3. Aber auch die jiingere passt nicht recht zu ihrer
Bekleidung [...]* (ebda.), wodurch der Eindruck einer Kostimierung entsteht. Die
Bedeutung des Verkleidens, das an sich schon ein ur-karnevaleskes Ausdrucksmittel
ist, wird in Gestalt der Tiere zusatzlich verstarkt, da das Mischen tierischer und
menschlicher Ziige eine der altesten Formen der Groteske ist (Vgl.: Bachtin, Literatur

und Karneval 15). Man denke auch an die, der grotesken Kunst ihren Namen

76



gebenden Ornamente, in deren Motiven sich Pflanzliches, Menschliches und
Tierisches miteinander vermischte.

Als Elch und Bar das erste Mal die Buhne betreten, stellt Jelinek in der
Regieanweisung sicher, dass ihr Auftritt gentigend Aufmerksamkeit bekommt. lhr
groteskes Auftreten ,wie Totems® und ,Gétzenbilder” bekommt durch die
Ubernatirliche VergréRerung der Darsteller absurde Zlge: ,Die Tiere sind riesig
grol3, sie tragen Plateausohlen® (Ra 94). Zusatzlich stellt sich bei dem Tausch der
Kostime an Kurt und Herbert heraus, dass die Tiere doppelt verkleidet sind und
unter den Tiergewandern wieder Kostime tragen — ,sozusagen zwei Kostlime
ineinander* (Ra 102). Auch Herbert und Kurt passen weder in ihre ,ebenfalls extrem
scharfe Sportbekleidung® (Ra 74), noch zu und in ihre Frauen oder in die

Tierkostiime, was zu lacherlich-komischen Situationen fuhrt:

[D]as Bérenkostium ist viel zu weit und zu grol3, das Elchkostiim dito, sehr
lang, aber auch sehr eng! Die Mé&nner kdmpfen mit den Kostiimen. [...] Uber
die Kostiime stolpernd und fast hinfallend gehen Kurt und Herbert hinaus.
Vorhang. (Ra 102, vgl. auch 109, )

Um die dargestellte Diskrepanz zusatzlich weiter zu verstarken, ist die
Figuren-Sprache durch den standigen Gebrauch von Ubertrieben-positiven
Ausdrucken gepragt, die in grollem Kontrast zu dem tatsachlich Erlebten stehen, wie

in der Kopulations-Szene im zweiten Akt:

CLAUDIA: Echt super. Jubelt. Super! Super! Super!

ISOLDE: Extraklasse! [...]

CLAUDIA: Super! Echt super! Total klasse! Lebhafte Hose! [...] Su-su-su-
super!

ISOLDE: Riesig! Einfach intramuskular — alle vier schreien demonstrativ. (Ra
112 1)

Diese Widerspruchlichkeiten, die in Raststéatte scheinbar problemlos von der Autorin
miteinander verwoben werden, sind ebenfalls Charakteristika des grotesken Korpers,
da dieser als Kollektivkdrper ambivalent ist und vermeintlich ferne Gegensatze, wie
Tod und Geburt, gleichermalden in sich vereint. Das finale Aufeinandertreffen der
Protagonisten in Raststétte fuhrt ein ebensolches Bild vor: Die beiden Tiere, Elch und
Bar, werden in einem Gewaltrausch von den Anwesenden umgebracht. Der Kreislauf
von Sterben und Leben dreht sich jedoch weiter, denn aus den leeren Tierfellen

kriechen zwei japanische Philosophiestudenten heraus, die vollig kontrar zu den

7



bisher aufgetretenen Figuren wirken. Sie sprechen im Gegensatz zu diesen ,in
groBer Ruhe“ (Ra 132) und halten eine Abhandlung Uber die Natur als Gegengewicht
zu der kunstlichen Scheinwelt der Medien, auf der das vorangegangene Geschehen
konzipiert war. Das Denken an sich feiert seine Auferstehung aus diesem
.Leibesgrab“der Triebe (Bachtin, Literatur und Karneval 36). Bei Bachtin bilden Tod
und Geburt einen ewigen Kreislauf, Volks- und Hochkultur verschmelzen durch die
einebnende Tendenz des Karnevals und die degradierende Wirkung der
Hinwendung zu den Organen des Unterleibs. Michael Gardiner nennt diesen Prozess
der karnevalistischen Mesalliance einen der wichtigsten Elemente des Karnevals: die
Vereinigung von GrolRem und Winzigen, Weisem und Térichten — ,[...] the free and
spontaneous combination of formerly self-enclosed and fixed categories® (Dialogics
46).

Jelineks Darstellung gibt dieses Bild wieder, wenn auch nicht in der reinen
Positivitat und der ,allzu utopischen Perspektivierung® (Johanning 87), die Bachtin
der Groteske zuschreibt, trotzdem bieten seine Uberlegungen einige Anknuipfpunkte.
Denn anhand der angefuhrten Beispiele ist deutlich festzustellen, dass Jelineks
Korperentwurf grotesken Kriterien folgt: Er ist nicht rund und abgeschlossen, wie es
laut Bachtin die Merkmale des modernen Korperkonzeptes sind, sondern verteilt sich
und seine produzierten FlUssigkeiten Uber die gesamte Blhne. Seine Grenzen
werden standig Uberschritten, sei es durch die Ubernaturliche Groe der Figuren,
ihrer Trieblastigkeit, die konkret-sinnlichen Kritierien folgt, ihren Ausscheidungen
oder den nicht-menschlichen Merkmalen. Jelinek betont die ambivalenten Zlge, die
den grotesken Koérper kennzeichnen, indem sie ihn fruchtbar und unfruchtbar, lebend
und sterbend, sich nahrend und entleerend darstellt. Dieser Entwurf steht im krassen
Widerstand zu den Korperidealen unserer Gesellschaft und wie sie durch die Medien
verbreitet werden. Bernard Banoun sieht darin das Potential, das auch Bachtin bei
seinem Karneval-Konzept erkannte; namlich den offiziellen Machtdiskurs zu
untergraben, sich uber jene, die die herrschenden Wertevorstellungen leiten, lustig

zu machen, sie damit zu entwerten und ihrer repressiven Kraft die Macht zu nehmen:

Von Jelinek wird das Niedrig-Komische bevorzugt verwendet — und zwar mit
dem Ziel, etablierte Wertvorstellungen radikal zu untergraben. So werden durch
Umkehrung des Blickpunktes die Machtigen und Herrschenden in
menschlicher, allzu menschlicher Situation gezeigt und somit entsakralisiert.
Wie im Karneval ist das Niedrig-Komische ein Mittel, die Machtigen
herabzusetzen. (289)

78



3.2.2. Von der Aufldsung des Subjekts zur bloRen ,Sprachflache“lL

Michail Bachtin charakterisiert den grotesken Korpers neben seiner, nach aufden hin
offenen, exzentrischen und grenzuberschreitenden Form auch als nicht-individuell
und universal, da er das ganze Volk umfasst und das Volk als solches gemeinsam
agiert. Julia Kristeva geht soweit zu sagen, dass der Karneval das Subjekt vernichtet.
Der Einzelne verliert seine Individualitat und das Bewusstsein als Person und teilt
sich gleichzeitig in das Subjekt des Schauspiels und das Objekt des Spiels, wodurch
Dialog durch das Andere wieder mdglich wird.

So verhalt es sich auch in Raststétte: Hinter den ausschweifenden Kérpern
sind die Figuren mechanisch und leer. Es fehlt an echten Geflhlen, diese sind nur
schlecht nachgemacht und bleiben an der Oberflache (Vgl.: Banoun 298). Das Selbst
wird dabei durch die Maskierung ersetzt; zahlreiche Verkleidungselemente pragen
das Buhnenbild: Zwei der Statisten sind als Hase und Baby verkleidet, Elch und Bar
tragen zwei Kostume Ubereinander und wechseln vom ersten Akt von rassistischen
Vertretern von Baumaschinen und Bliromaschinen zum dritten Akt in fressende
Tiere, die anschlie3end gefressen werden und aus denen nicht die Vertreter des
ersten Aktes steigen, sondern japanische Philosophiestudenten. Kurt und Herbert
versuchen ihre innere Leere mit Sportbekleidung und Tierkostimen zu Gberdecken.

«“18 Karin und

Die zwei Hausfrauen Isolde und Claudia, die unter ihren ,Decknamen
Emma ,das Tier in [sich]“ (Ra 72) kennenlernen wollen, stecken ebenfalls in
Kleidung, die nicht passt, weil sie mit dem fehlenden Subjektstatus nicht ausgefullt
werden kann. lhre Korper sind leere Hiullen, ,Kérperwohnungen® (Ra 73) oder ,ein
Stall®, indem das Tier ,an die Kette gelegt werden® (Ra 74) will. Das Selbst wird
durch eine Maske ersetzt, hinter der jemand Anderer steht, wie bei Elch und Bar; im
Falle der Frauen steht jedoch das Nichts. Karin Uecker vertritt in ihrem Aufsatz ,Hat
das Lachen ein Geschlecht? (2001) die Idee, dass sich die Subjektwerdung erst im
Gebrauch der Sprache vollzieht (125). Diese Auffassung teilt sie mit Elfriede Jelinek,
die in mehreren ihrer Essays darauf eingeht, dass die Frau keinen Subjektstatus
besitzt, weil, unter anderem, das Sprechen an sich den Mannern vorbehalten ist.

Dadurch wird die Kultur zu einer mannlichen, in der alles Fremde das Nicht-

" Elfriede Jelinek: ,Die einzelnen Sprachflachen ergeben einen groBen Zusammenhang, wie ein Sittenbild — so hatte man
friher dazu gesagt.” (Becker 8).

'8 Der Ausdruck Deckname kann dank seiner homonymen Qualitat mit dem Begriff decken flr tierische Fortpflanzung
verbunden werden oder als Synonym flr Tarn- oder Codename verstanden werden und ist ein Beispiel fur Jelineks
niveauvollen und spielerischen Sprachgebrauch.

79



Mannliche ist, also durch einen Mangel definiert wird, wie beispielsweise die von
Sigmund Freud entwickelte Theorie des Penisneids'®, die Jelinek heftig kritisiert.
Demnach seien auch nur die mannlichen Genitalien reprasentations- und kunstfahig,
die intellektuelle und kunstlerische Arbeit einer Frau Uberschreitet die
gesellschaftlichen Grenzen. Als Frau bleibt nur die ,schéne Erscheinung®, Kleider
und Schminke, die sie auf sich haufen muss, um ihren fehlenden Subjektstatus
auszugleichen (Vgl.: Jelinek ,Das weibliche Nicht-Opfer®; Roeder). In Raststétte sind
alle Protagonisten durch ihr triebgeladenes, inhaltsloses Gestammel und
Wiedergeben von platten Sprichen als leere Oberflachen konzipiert. Wahrend sich
die Manner jedoch in ihrem Sprechen und durch ihre Tatigkeit zumindest gegenseitig

bestatigen, bleibt den Frauen in Raststétte nicht einmal mehr das:

ELCH: Ja. ich auRere mich, denn in mir hat sich einfach zuviel angesammelt.
Mit dem Sprechen mache ich mich selbst. Eine furchterliche Situation!

BAR: Sie machen sich sehr gut, finde ich. [...] Wenn das Sprechen schon eine
menschliche Leistung ist, so sind diese wunderbaren Maschinen
[BUromaschinen] beinahe Ubermenschlich. Wer hat sie ersonnen? Vor allem
die Frauen gehen ja mit der Sprache fortwahrend in sich hinein und kommen
mit leeren Handen wieder heraus.

ELCH: Wir sprechen! Wir sprechen! (Ra 94)

Es gibt keine selbstbestimmt handelnden Subjekte; die Figuren entstehen durch
Masken, Sprachschablonen und -muster, die sie unreflektiert wiedergeben. Sie
fungieren als reines Medium, das keine Inhalte transportiert, sondern einen offiziellen
Diskurs widerspiegelt. Das korperliche ,,Auskotzen® wird auf sprachlicher Ebene
fortgefuhrt:

Bei mir sprechen die Figuren immer um ihr Leben, und sie sprechen dabei
immer alles aus. Bei mir ist es im Grunde ein ununterbrochenes Auskotzen.
Die Figuren brillen dauernd Wahrheiten aus sich heraus [...]. (Jelinek, ,Wir
leben auf einem Berg von Leichen und Schmerz" 2)

Diese herausgeschleuderten ,Wahrheiten® sind nicht durch personliche Motive
gesteuert sind, sondern, wie ihre Korper, durch 6konomische und sexuelle Triebe,
die eine Konsumgesellschaft reprasentieren, in der das Massenmedium die in der

Form von Fernsehen diskursangebende Instanz ist. Sie vertritt jene Form von

¥ Wir wissen aus der Analyse vieler neurotischer Frauen, daf sie ein friihes Stadium durchmachen, in dem sie den Bruder um
das Zeichen der Mannlichkeit beneiden und sich wegen seines Fehlens (eigentlich seiner Verkleinerung) benachteiligt und
zurlickgesetzt fuhlen.” (Freud, ,Beitrage zur Psychologie des Liebeslebens: Ill. Das Tabu der Virginitat (1918 [1917]) " S. 225.)

80



Wabhrheit, die Jelineks Protagonisten erstrebenswert finden und fur sich

beanspruchen. Im Stlicktext heil’t es dazu:

KELLNER: [...] Im Fernsehen und in der Zeitung gespiegelt macht die Zeit
mehr Spald. [...] (Ra 84)

[...] Das Video zum Beispiel ist der imposanteste Vertreter aller menschlichen
Vorstellungen, die wir je vor den Frauen geben und von den Frauen
bekommen konnen: Applaus! Applaus! (Ra 87)

Die Menschen werden zu Reproduktionsflache von Medienbildern (Vgl.: Uecker 114).
Die Fernsehwelt, in der Zeit und Erlebnis nur noch hochkonzentriert wiedergegeben
werden, wird als Mal3stab fur das richtige Leben genommen. So kann das
tatsachliche menschliche Leben nur noch als unvollkommen und langweilig
empfunden werden. Nur mithilfe einer Annaherung an diese mediale Scheinwelt, wie
beispielsweise durch die Ubertrieben-positive Figurensprache, wird ein Ausgleich
versucht. Im Stuck zeigt sich das in der Erkenntnis Isoldes und Claudias von ihren
Mannern getauscht worden zu sein. Sie erlangen sie beim Ansehen des gedrehten
Videos, woraufhin sich ihre enttaduschte Haltung mit einem Schlag in haltlose

Begeisterung verwandelt:

KELLNER: [...] Hoch den Wald! Runter den Schirm! [...] Hier ist Euer Treff! Es
betrifft euch alle! Hier seid ihr richtig! [...]

CLAUDIA: Das mussen wir sein! Licht stromt zu unserer Gestalt zusammen!
Wir sind im Fernsehen! [...]

ISOLDE: Herbert! Mein Gott, Herbert! Dann muf} das Kurt sein! Der steht nun
einmal nicht gern auf. Kurt! Super warst du! Super! Drdngt sich zu Kurt durch.
CLAUDIA: Ist das Kurt, dann muf das Herbert sein. Toll warst du, Herbert, so
toll warst du ja noch nie, bevor du ein Kostim angezogen hast! Du stehst ja
auf wie von den Toten! Einzigartig! Unartig! (Ra 127-129)

Sobald sich die Figuren im Fernsehen entdecken, bekommt der gescheiterte Akt eine
ganz andere Bedeutung fur sie. Die Wahrheit manifestiert sich fur sie in den Bildern
des Videos. Das gute Ende, die Losung des Konflikts, ist demnach nur mithilfe der

Medien moglich.

Die Unterwerfung unter den medialen Diskurs bedeutet fur die Figuren trieb- und
nicht sinngesteuertes Handeln, was sich auch in der Sprache manifestiert. Wie
Sigmund Freud die Lust des Kindes an der Sprache als Quelle von Rhythmus und

Reimen beschreibt, bevor die Gesellschaft ihm Beschrankung durch Sinnhaftigkeit

81



auferlegt, so folgt die Sprache in Raststétte mehr dem Spieltrieb, der Libido, als dem
Sinn. Das Symbolische, nach Kristeva die sprachlichen und sozialen Richtlinien, die
von der Gesellschaft vorgegeben sind, werden durch das Semiotische, das triebhafte
Unbewusste, verdrangt. Jelineks triebgeladene Sprachspiele steht fur die
Zweckentfremdung und anschlieRende Ausléschung jeglichen haltbaren Sinns. Das
zeigt sich in den zahlreichen Anspielungen, schamlosen Direktheiten und
Andeutungen, deren Bedeutung nicht festgemacht ist, sondern aufgrund von

Homonymie verschoben werden kann, wie etwa bei:

KURT: [...] Menschen, wie wir erregen keine Anstol}.
HERBERT: Ja. Anstol3. Und der Ball, von vielen Getretenen getreten, fliegt ins
Tor. (Ra 79)

BAR: Taglich verlange ich nach Sex. Ein Fehler oder schon ein Laster?
ELCH: Drohnt von fern, nimmt uns ein Stlck mit, fahrt hinter uns weiter. Fahrt
manchmal Uber Tiere driber. (Ra 95)

BAR: Ein Mann will dauernd spritzen wie im Garten. Er hat aber nur eine
Einzimmerwohnung mit einem Philodendron. (Ra 97)

Die Sprache der Figuren in Raststétte dient ebenfalls als gutes Beispiel fur Kristevas
Auffassung des sprechenden Subjekts, das sich durch die heterogene Struktur des
Symbolischen und Semiotischen konstituiert und bei dem sich das Verwerfen des
Symbolischen, nach dem es standig trachtet, in einem standigen Verwerfen der
Identitat duRert. In dem es sich selbst als Konstrukt einer sozialen Norm in Frage
stellt, kann es diese auch dekonstruieren und erneuern. Jelineks Figuren reflektieren
sich zwar nicht, sie geben jedoch verschiedene Sprachebenen, Stilmittel und Zitate
aus den unterschiedlichsten Diskursen nebeneinander und kommentarlos wieder,
sodass bestehende Bedeutungen aus dem Zusammenhang gerissen werden, sich

verschieben und neue entstehen.

Zusammengefasst lassen sich die Kriterien, mit Hilfe derer Jelinek die
Auflosung des Subjekts vorantreibt mit jenen vergleichen, die Peter V. Zima als
solche des Postmodernismus begreift (Vgl.: Kapitel 1.3.1.). Der am deutlichsten
wiedergegebene Aspekt ist dabei zweifellos die Unterwerfung fast aller
zwischenmenschlichen Bereiche unter das Marktgesetz, womit die Ablosung des

Bezugspunktes Gott als hdchstes Subjekt durch die Medien einhergeht.

82



Hier wird menschliche Subjektivitat inmitten von Wertindifferenz und
Sprachlosigkeit auf ihr animalisches Minimum zurtckgefuhrt: auf mechanische
Triebhaftigkeit. [...] [Die] ,Protagonisten” zeichnen sich durch Triebhaftigkeit,
Automatismus und Subjektlosigkeit aus. (Zima 27)

Eine weitere Funktion der Auflésung des Subjekts und der grotesken Degradierung
ist neben dem Effekt, dass es im Karneval keinen individuellen Korper gibt, sondern
»-..] der groteske Leib kosmisch und universal ist“ (Bachtin, Literatur und Karneval
18), dass der Unterschied zwischen Akteur und Zuseher verschwindet. Das Publikum
wird in das Stick integriert, indem es zum teilnehmenden Voyeur gemacht wird.
Dafur verwendet Jelinek auf der Buhne anwesende Statisten, die die Grenze
zwischen Zusehen und Mitspielen verwischen, indem sie abwechselnd in die
Handlung eingreifen, sie kommentieren oder einfach nur anwesend sind und wie das
Publikum, zuschauen. Dementsprechend lautet eine Regieanweisung im zweiten
Akt: ,Es kommen verschiedene Leute kurz herein, manche halb, manche ganz in
Kostiim oder ganz ohne und machen Fotos oder kurze Videoaufnahmen in die
Kabine hinein“ (Ra 113f.), die sich im dritten Akt noch einmal wiederholt, mit dem
Zusatz, dass die Hinzukommenden ,[...] die Sprechenden anspringen, zu Boden
ziehen oder sich sonst wie in ihnen verkrallen, sich eine Zeitlang fast mitschleifen
lassen [...]“ (Ra 121). Diese Statisten sind selbst durch ihre verschiedenen Stadien
der Verkleidung und ihre Aktionen nicht klar als Akteure gekennzeichnet und stellen
dadurch eine Verbindung zwischen Schauspielern und Zuschauern her.

Zusatzlich verdoppelt Jelinek mithilfe der im Stlick verwendeten Kamera das
Zuschauen; voyeuristisches Beobachten wird innerhalb der Buhnenhandlung
inszeniert (Vgl.: Buhler-Dietrich 198). Als am Ende des Stuckes ,ein kleiner
Ringkampf* zwischen den beiden Paaren entsteht, wird dieser ,[...] von den
Zuschauern interessiert beobachtet [...]“ (Ra 130). Auch des Kellners Aufforderung
an die Frauen, die Kloturen weiter aufzumachen, ,[...] damit die Kamera [s]ie sieht
[...]* (Ra 104) entspringt auf der einen Seite diesem ,lustvollen® Zuschauen, macht
den Zuseher zum glotzenden Voyeur, andererseits stellt es die Grenze und Art der
Scham und damit eine burgerliche (Schein-)Moral in Frage. Denn gleichzeitig sollen
Isolde und Claudia in Flaschen pinkeln, damit ,[ilhre Ausscheidungen [...] spater, bei
der Endausscheidung, von unseren Spielern aus dem Natursekt-Flascherl getrunken
werden”“ (Ra 104).

So wie den Karneval alle leben, weil er dem ganzen Volk gemeinsam ist,

werden in Raststétte die Zuschauer Teil des Stickes. Sie stehen nicht aulerhalb,

83



weshalb sie sich von dem dargestellten Handeln auch nicht abgrenzen kénnen.

3.2.3. Unbedingte Uberschreitung: Transgression und Abjekt

In Raststétte Uberschreitet Jelinek die von der Gesellschaft vorgegebenen Grenzen,
die sexuelles Verhalten, Scham- und Ekelgrenzen und das Mal} an asthetisch
Ertraglichem betreffen. In Anbetracht von Kristevas Abjekt-Begriff zeigt Jelinek in
ihrem Text zum einen, wie durch die nicht gesellschafts-konforme Darstellung des
menschlichen Kdorpers und seiner Funktionen korperliche Reaktionen, wie Ekel- und
Abscheugeflihle erzeugt werden kénnen, die jene Aspekte fernhalten, die die innere
Integritat bedrohen und zum anderen, wie die Gesellschaft mit ihrer eigenen
Fremdheit, die aul3erhalb ihrer aufgestellten Grenzen liegt und moralische,

asthetische und geschlechtsspezifische Faktoren betrifft, umgeht.

Mit der Darstellung von sexuell konnotierten Fakalvorgangen und dem
weiblichen Lust-Zugang als destruktiv und auto-aggressiv, hinterfragt Jelinek die
,Geschlechtsspezifitat von Scham® (Buhler-Dietrich 200), wie weibliches Begehren in
unserer Gesellschaft dargestellt und welchen Regeln es unterworfen wird. Dabei
stellt sie es, indem sie moralische und geschlechtsspezifische Grenzen
Uberschreitet, widerwartig dar. Mayer-Sickendiek spricht dann von dem ,Verekeln®
des Begehrens. Er sieht darin eine ,[...] Form einer Destabilisierung kultureller
Ekelschranken® (ebda.) und damit eine Infragestellung normativer Werte. Denn
Elfriede Jelinek geht davon aus, dass der Ekel der Frauen den Ekel der Manner vor
den Frauen widerspiegelt. Deshalb muss die Frau diese ,festgelegten Regein [...]
Uberschreiten®, auch wenn ihr das wehtut, um den ,[...] eigenen Kérper mehr zu
entdecken als das Territorium des Mannes* (,Schamgrenzen?" 137). Die Scham und
der Ekel, die Raststétte im Zuschauer hervorruft und die eine herrschende
Geschlechterordnung und moralische Richtlinien destabilisieren soll ,[...] kann nur
dann Waffe sein, wenn die Frau sich nicht vor sich selber scham[t] [...]“ (138). Die
Scham und der Ekel werden zu Hilfsmitteln den inneren Zensor zu Uberwinden, well
sie sichtbar machen, wo die Grenzen liegen. Daraus folgt, dass das Subjekt bzw. der
Zuschauer seine inneren Grenzen Uberwinden muss, wenn er diese in Frage stellen

mochte, um fur andere Moglichkeiten offen zu sein.

84



Als literarische Abjektion zeigt Jelinek neben der Transgression von
Ekelgrenzen auRerdem der Umgang mit dem ,Fremden®: Anhand von Bar und Elch,
die in ihrer triebhaften ,Wildheit® und der Betonung auf ihr biologisches Sein, wie sie
im dritten Akt als fressende Tiere dargestellt werden, eine Andersartigkeit
verkorpern, demonstriert sie, wie die beiden Manner Herbert und Kurt anfangs
versuchen das Fremde zu beherrschen und sich seine Aspekte eigen zu machen.
Sie schlupfen in die Kostime und dringen somit korperlich in das Fremde ein, um
anschliefend mit den neu erhaltenen Attributen das nachste Fremde — ihre Frauen —
zu erobern.?’ In einem Interview mit Peter von Becker bezeichnet Elfriede Jelinek
»[...] de[n] Fremde[n] als sprachloses Opfer, als biologisches Sein — weil er von den
Einheimischen nur biologisch-rassistisch abgestempelt wird [und] fur [sie] zunachst
weiblich besetzt” ist (7). Der Eroberungsversuch scheitert jedoch: die Verkleidung
passt nicht und verhilft auch nicht zum gewunschten Effekt der sexuellen

Bemachtigung.

CLAUDIA: Einer wie Sie muf} zu dem Tier in sich noch etwas dazulegen,
damit man Uberhaupt merkt, dal er da gewesen ist. [...]

KURT: Man kann sich wie ein groReres Tier anziehen, aber deshalb ist man
es noch nicht. [...]

ISOLDE: Ein Tier, das neben das Loch brunzt, kann nicht viele andere
Kunststlcke kénnen. (Ra 116f.)

Nachdem die beiden Manner an dem Versuch das ,Tier in sich® und in ihren Frauen
zu bandigen und die Wildheit zu vereinnahmen scheitern, sehen sie in der Fremdheit
des Tieres etwas Bedrohliches und Gefahrliches, das sie vernichten missen, da es

sie an ihr eigenes Versagen erinnert. Margarete Sander erklart sich das ebenso:

Im Sinne des alten Sindenbocksyndroms wird die Frustration tUber das eigene
Versagen in Form von Hal auf die Tiere Ubertragen. Sie sind das Fremde,
also die Fremden, die es auszutilgen gilt. (211)

In der finalen Schlachtszene betont Jelinek den Aspekt der biologisch-rassistisch
motivierten Ablehnung des Fremden, indem sie die Tiere in gebrochenem Deutsch
sprechen lasst: ,Ist genug Gras da fur alle zum Fressen [...] Kann ich gern ein Stlck
ricken [...] Richtig, was mein Kollege sagt.“ (Ra 139). Der anfanglich unterschwellige

Rassismus der beiden Manner und Tiere in ihrer Funktion als Bau- und

? Dieselbe Funktion hat die Metapher des Essens mit kannibalistischer Konnotation (Vgl.: Kapitel 3.2.1).

85



Bohrmaschinenvertreter (Vgl.: Ra 94ff.) bricht nun in offensiver Direktheit hervor und

treibt den Rest der Figuren zum gewaltvollen Schlachtakt:

KURT tritt den Elch gegen die Flanken, dal3 dieser wankt. Auslander halt!
MuRt immer beschmieren was uns heilig ist.

HERBERT: Unnutzes Wesen! [...] Nehmen uns unsere Frauen auch noch
weg. [...] Raus hier! Raus hier!

KURT: Ihr erinnert uns nur an die Dunkelheit in uns! Raus! Raus raus! [...]
Die Gruppe lagert sich jetzt am Boden. Sie haben Fleischstiicke aus den

Tieren gegessen und beginnen, an den Knochen zu nagen. (Ra 131f.)

Dadurch, dass Jelinek Prozesse der Verwerfung und der Transgression durch eine
Uberhdhte und Ubertriebene Darstellungsweise in sehr klarer und gut erkennbarer
Form wiedergibt und mit der Einbeziehung des Zuschauers diesen direkt mit
Aspekten seiner selbst konfrontiert, die seine Stabilitat und Integritat in Gefahr
bringen, ruft sie in ihm innere Schutzmal3nahmen hervor, wie Ekel und Abscheu. In
diesem Sinn sieht Annette Buhler Dietrich Raststétte als Abjekt, das den Zuschauer
und seine kulturellen und geschlechtsspezifischen Festschreibungen von Scham und
Erotik bedroht, da es wiederholt den Affekt des Ekels hervorruft (Vgl.: 202). Damit
Uberwindet Jelinek nicht nur dul3ere, sondern letztendlich auch innere Zensur und

kratzt an jener des Publikums.

So gesehen lasst sich die Uberlegung von Christian Schenkermayr und
Burkhard Meyer-Sickendiek, dass Jelineks Kunst keine befreiende Wirkung mehr
innehat, anhand dieser Wirkungsweise auf den Rezipienten erklaren: Das Publikum
hat Schwierigkeiten sich von dem Inhalt, der es mit seiner eigenen Fremdheit
konfrontiert, zu distanzieren. Deswegen bekommt das Lachen, das sonst als Mittel
verwendet wird, dem Gesehenen seine Sprengkraft zu nehmen und sich von den
untragbaren Aspekten zu entfernen, das Potential einer Mittaterschaft. Bernard
Banoun erklart sich dieses Phanomen aus der Unfahigkeit der, sich ihrer Werte und
Normen unsicheren Gesellschaft sich mit den eigenen negativen Aspekten zu
konfrontieren. Er meint, dass Jelinek nicht nur das Verhalten innerhalb gewisser
Normen, sondern diese an sich kritisiert, wie jene, die sich auf sportliche und

sexuelle Leistung und unseren Koérper beziehen.

Einer ihrer Werte und Normen unsicheren Gesellschaft bleibt beim Anblick ihres
eigenen Portraits das Lachen im Halse stecken. Komik wird zur bosesten
Waffe. (299)

86



Jelineks Ansatz in Raststétte ist hingegen jener, anstatt die der Gesellschaft und
damit dem ,Volk® inharente Fremdheit im anderen zu suchen und zu verurteilen, sich
mit dieser Fremdheit auseinanderzusetzen, und dem Subjekt seine immanente
Zerbrechlichkeit vor Augen zu fuhren.

Ihre Mittel sind das Ubertreten von vorgegebenen Grenzen und die
Darstellung von Vorgangen und Tatsachen, mit der sich die Gesellschaft nicht, und
vor allem nicht auf einer Theaterbuhne im Licht des Scheinwerfers, an einem Ort der
sogenannten ,schdonen Kunste“ und ,Hochkultur®, auseinandersetzt, auch wenn sie
unbestreitbar vorhanden sind. Damit, sich von dem Gesehenen nicht abgrenzen zu
kénnen, da es Jelinek zum Teil des Stlickes macht, integriert sie das Publikum und
macht es zum Mittater, das die Angst vor dem eigenen Fremden nicht verlachen

kann.

3.2.4. Das Fremde und die Philosophie

Nachdem die korperlichen Eskapaden der zwei Parchen in der fleischlichen Orgie
gipfelt, kdnnte das Stlck bereits zu Ende sein, doch Jelinek lasst noch zwei
Philosophie-Studenten auftreten, die sich sowohl in der ,groen Ruhe®, mit der sie
sprechen, als auch durch alles andere von allem bisher Gesehenen unterscheiden.
Ihre Nationalitat und ihr mit geistiger Arbeit verbundenes Tatigkeitsfeld der
Philosophie grenzt sie von den anderen ab, die sie auch nicht weiter beachten. Sie
tragen Krawatten und keine Namen, sondern nur die Abkurzungen S1 und S2. Gut
verpackt in den Wahnsinn des Ubrigen Stlickes sind sie es, die direkt formulierte
Gesellschaftskritik Uben, die zwar unerwartet kommt, weil sie so tberhaupt nicht in
den vorgegebenen Rahmen zu passen scheint, auf die Jelinek jedoch extra hinweist:
.In dieser riesigen Leere des Zeigens und Zeugens werden wir, die Wunschelruten
zitternd vor uns hinhaltend, herausgefordert, etwas herauszulesen“ (Ra 132). Zum
einen wird der Umgang mit der Natur bemangelt, zum anderen der Kapitalismus
angeprangert (Vgl.: Ra 133). Am hartesten trifft die Kritik jedoch jene, die sich den

Rest des Stiickes die Bihne erobert haben:

S1: Sie beruhen auf nichts als auf sich.

S2: Dem Aussehen nach konnte einmal Schreckliches aus ihnen seinen
Ausgang nehmen. [...]

S1: Wenn sie sich zurtickgeben, dann wird es zu spat sein, ihre Herstellung
noch einmal zu uberdenken.

87



S2: Dann sind sie da und beenden alle Dinge, die sie nicht sind. (Ra 134)

Zu der eindimensionalen Wahrheit, die die zwei Paare auf ihre freizigige Art
verkorpern, bilden die zwei Studenten einen Gegendiskurs, der sich, wie ein
Antikarneval, aus Rationalitat und Ernsthaftigkeit konzipiert. Ihre Kritik geht jedoch
ins Leere. Es findet keine Auseinandersetzung mit den anderen Figuren statt und
auch dem Publikum fallt das Erkennen der Kritik schwer, da die von den Studenten

verkorperte Fremdheit keine Identifizierung zulasst.

3.2.5. Zusammenfassung Jelinek

In Raststétte stehen der menschliche Korper und seine banalsten Funktionen im
Zentrum des Geschehens. Er frisst und fickt, scheif3t und kotzt, stirbt und schllpft als
etwas anderes aus sich heraus. Als universelle und subjektlose Sprachflache halt er
sich eine Maske vor, vereint Widerspruche in sich und predigt einen Diskurs, der von
einem medialen Leistungs- und Konsumwahn gepragt ist. Besonders betrachtet wird
dabei der Kérper als weiblicher, der als Ware fungiert und durch die Uberschreitung
ihm zugeteilter Sexual- und Verhaltensnormen, die kdrperlichen Reaktionen seines
Umfeldes provoziert. Das alles sind Merkmale des Bachtinschen Karnevals, der als
Zusammenhang zwischen Literatur und Gesellschaft existiert und neue

Mdglichkeiten eines Diskurses zulasst.

Obwohl Jelinek karnevaleske Elemente in ihren Text einbindet, entspricht ihr
Weltentwurf auf den ersten Blick nicht dem Bild des Karnevals. Das Stlck Raststétte
ist insofern eine Gegenwelt, indem es die offizielle Welt in konzentrierter Form und
jene Aspekte widerspiegelt, die zwar wesentlich in der Gesellschaft verankert sind,
dessen Aussprechen jedoch ihre Regeln und Grenzen erzittern und einsturzen Iasst.
Die abgebildete Welt erscheint moglicherweise fremd verzogen und grotesk
Uberspitzt, gibt jedoch paradoxerweise genau dadurch ein sehr klares Bild der
Realitat wieder. Die Autorin selbst begriindet das Vorgehen der Ubertreibung darin,

dass

[...]Jirgendwann vielleicht der Reiz [entsteht], dal3 auch jemand denkt: Das
kann so eigentlich nicht alles stimmen. Oder: Das ist eigentlich wahr, aber das
sagt so niemand. Niemand im wirklichen Leben. (Jelinek, ,Wir leben auf einem
Berg von Leichen und Schmerz" 5)

88



Bachtin betont bei seinem Konzept vor allem die Ubersteigerten positiven Aspekte,
die im Karneval die Furcht und Unterdrickung besiegen. Es ist aber nicht so, dass er
nur diese Seite beachtet; ganz im Gegenteil betont er stets den ambivalenten
Charakter und nimmt Elemente auf, die gesellschaftlich negativ besetzt sind, wie den
Tod, betrachtet sie jedoch von einem bejahenden Blickwinkel. In Hinblick auf
Raststéatte wirkt es auf den ersten Blick, als ob die Autorin nur Negativitat und
Scheitern prasentiert. Ihre Figuren sind unfrei und ihre Lust nur an 6konomische
Maldstabe gebunden, trotzdem zeichnen sich die Figuren in Raststétte durch eine
heitere Oberflachlichkeit aus, die jedoch mit der Widerspruchlichkeit des grotesk-
brutalen Umfelds korreliert und dadurch beklemmend wirkt. Es scheint Jelinek
mochte ihre Gegenwelt als Anti-Karneval mit karnevalesken Mitteln konzipieren. Als
einziger Gegenpol zu der herrschenden Stimmung fungieren die zwei Studenten am
Ende des Stlckes, die zwar sprachlich Kritik an der Gesellschaft tUben, diese jedoch
nicht erreichen. Sie werden von der ,fressenden Menschengruppe® nicht beachtet.
lhre Fremdheit, die zusatzlich dadurch betont wird, dass es sich um namenlose,
japanische Philosophie-Studenten und damit um eine minderheitliche Randgruppe in
der Osterreichischen Gesellschaft handelt, Iasst auch fur den Rezipienten wenig bis
gar keine Identifikation zu. In dem Sinn findet keine Auseinandersetzung mit ihrer
vorgetragenen Kiritik statt.

Als Jelineks erstes ,post-sozialistisches” Stuck inszeniert sie die, von der
Konsumgesellschaft konstruierte Freiheit des Individuums, als das, was sie
tatsachlich ist: eine unfreie Scheinwelt, in der der Mensch dem Marktgesetz
unterworfen und von ihm determiniert wird. Diese Wahrheit auszusprechen, geht
bereits Uber die Grenzen der Gesellschaft und erfordert dementsprechend eine
gewisse Brutalitat: Das zerstorerische Element geht bei Jelinek einer Befreiung
voraus, die nicht unmittelbar sichtbar ist. Es ist in einem gewissen Sinn die Freiheit,
die Jelinek kritisiert, eine Freiheit jedoch, die sich aus scheinheiliger Moral und
gespielter Unordnung zusammensetzt, und im Grunde auf der Autoritat und der
monologischen Weltsicht eines offiziellen Diskurses aufbaut.

Bei Jelineks karnevalesken Elementen geht es daher mehr um den
anderen Blick auf die Welt, als um eine Beseitigung der repressiven Umstande.
Diese mussen erst einmal als solche erkannt werden, bevor sie wirksam bekampft
werden konnen. Durch Darstellungen, die jenseits der Grenzen der Gesellschaft

liegen, ruft sie Reaktionen, wie Ablehnung, Ekel und Abscheu hervor und macht

89



diese dadurch sichtbar. In dieser Hinsicht fungiert er als Abjekt im Sinne Julia
Kristevas. Der Moment des Erkennens, den Jelinek mit inrem einfachen
Aussprechen von Tabus provoziert, ist das, was die karnevalesken Elemente in

Raststétte erzeugen.

90



4. Resiimee

Mein zentrales Anliegen in der Analyse der karnevalsken Elemente im Werk von
Jelinek und Valenzuela war, ihr subversives Potential aufzudecken und damit die
kritischen Stimmen — als Frauen und Schriftstellerinnen, die das Wort als ihre Waffe
und Werkzeug gegen Unterdrickung gewahlt haben — gegentber der Gesellschaft
und polititischen Situation, in der sie leben, sichtbar zu machen. Meine Methode
setzte sich aus Michael Bachtins Karneval-Konzept, Julia Kristevas

Weiterentwicklung seiner Ideen und einer feministischen Annaherung zusammen.

Es hat sich im Laufe dieser Arbeit herausgestellt, dass sich Bachtins Ansatz
sehr gut eignet die Werke Valenzuelas und Jelineks auf ihren gesellschaftspolitisch-
kritischen Gehalt zu analysieren. Da seine Theorie soziale und kulturelle Aspekte in
der Konfrontation unterschiedlicher Diskurse miteinbezieht, lasst sich seine Karneval-
Theorie mit einer feministischen Auffassung vereinen. Julia Kristeva fungiert in dieser
Hinsicht als missing link, indem sie die karnevaleske positive Betonung auf
Mehrstimmigkeit und eine feministisch beeinflusste Sichtweise, wie sie sie in ihrem
Subjekt- und Abjektbegriff vertritt, miteinander verbindet. lhre psychoanalytisch
gepragte Auffassung des Lachens, die in Anlehnung an Freud fur die Zerstérung des
Sinns durch den Trieb steht, lasst sich gut mit Bachtins Konzept des karnevalesken

Lachprinzips vereinen, das im Karneval neue Bedeutungsebenen erschlieft.

Ebenfalls wichtig in diesem Zusammenhang erschien mir ein kurzer Exkurs
auf die Themen der Parodie und der Bachtinschen Dialogizitat, auf deren Basis
Kristeva ihr Intertextualitdts-Modell aufbaut. Sie sind mit der karnevalesken Literatur
eng verknupft bzw. ist diese immer intertextuell und tragt parodistische Elemente in
sich. Auch dafur sind Jelineks und Valenzuelas in dieser Arbeit behandelten Texte
gute Beispiele. Eine weitere Dimension, in deren Kontext die beiden Autorinnen im
Zusammenhang mit dem Karneval zu lesen sind, ist die Postmoderne. Besonders
der in dieser Stromung gepragte Subjektbegriff, der auch von Kristeva aufgenommen
wurde, weist einige Parallelen mit Bachtins Auffassung des ganzheitlichen Volkes
auf, das sich nicht durch einzelne Individuen ausweist, sondern als mehrstimmige
Masse gesehen wird. Vor allem Jelineks Texte vermitteln diese Auffassung des

aufgeldsten Subjekts.

91



In engem Zusammenhang mit dem zerfallenden Subjektbegriff steht die
Vorstellung vom grotesken, grenzuberschreitenden Korper, dem von der
feministischen Theorie besondere Aufmerksamkeit zuteilwird. Als Mittel gegen
Unterdruckung und Normierung wird dem weiblichen Korper enormes
Widerstandspotential zugesprochen und zwar, indem er von der Frau selbst
kontrolliert und dem Einflussbereich des herrschenden Diskurses entzogen wird.
Valenzuela und Jelinek haben sich als gesellschaftspolitisch interessierte und
engagierte Autorinnen beide mit den Themen Subjekt, Korper und weibliche Identitat
in Aufsatzen, Essays und Interviews auseinandergesetzt. Sie folgen der Idee, dass
es eine andere, weibliche Sprache braucht, um herrschende Diskurse zu
unterwandern und patriarchalisch dominierte Weltauffassungen zu verandern. In
diesem Zusammenhang steht auch ihre Auseinandersetzung mit Ekel. Valenzuela
Ubernimmt den Begriff des Abjekts, der urspringlich von Julia Kristeva gepragt
wurde, und fiir eine Uberschreitung der inneren, von der Gesellschaft vorgegebenen
Schranken steht. Abscheu, Schmutz und Chaos sollen dem Subjekt helfen, diese
Grenzen zu erkennen, zu Uberschreiten und das Fremde in sich anzunehmen.
Jelinek bezieht sich zwar nicht direkt auf Kristeva, Raststétte ist jedoch ein schones
Beispiel, wie die Autorin den Rezipienten durch die Auflésung von astethischen

Normen die eigenen Grenzen aufzeigt.

Der Zusammenhang von Literatur und Gesellschaft soll auRerdem mithilfe des
biographischen Kontextes der Autorinnen im zweiten Teil der Arbeit verdeutlicht
werden. Dadurch, dass sich beide behandelten Texte, insbesonders Realidad, auf
tatsachliche Begebenheiten bzw. auf die Wirklichkeit und den offiziellen Umgang mit
ihr beziehen, erschien es mir wichtig, vor der Analyse eine kurze Skizze der
biographischen und theoretischen Entwicklungen zu zeigen. Interessant dabei ist,
dass sich die beiden Schriftstellerinnen zu sehr ahnlichen Themen, wie Sprache und
Politik auldern. Aullerdem grenzen sie sich beide vom Feminismus ab, obwohl sie
zeitweise mit ihm symphathisieren und feministische Auffassungen teilweise

beflrworten.

In Hinblick auf meine Analyse von karnevalesken Elementen habe ich
festgestellt, dass sowohl Luisa Valenzuela als auch Elfriede Jelinek Mittel und Wege
gefunden haben ihre Kritik an gesellschaftlichen Zustanden, die sich unter anderem

auf eine patriarchalisch dominierte, faschistoide und minderheiten- und

92



frauenfeindliche Art und Weise aufdern, in kreativen Prozessen hérbar zu machen.
Beide bedienen sich des Mittels der Sprache, die Werkzeug und Protagonist zugleich
ist, um Unsagbares sicht- und horbar zu machen. Die Stimmen bei Valenzuela und
Jelinek sind nicht monologisch, sondern mehrstimmig und resultieren aus dem
Zusammenspiel von Rekonstruktion und Dekonstruktion der nicht-gehorten Stimmen
und nicht-gesehenen Tatsachen, von Widerstand, hingenommener Gewalt und

missbrauchter Macht.

Beide Autorinnen thematisieren einen herrschenden repressiven
Machtdiskurs, der durch unterschiedliche Mittel reprasentiert wird. Valenzuela nimmt
dazu einerseits das Militar, das sie zu einer Clownparade degradiert und kritisiert
andererseits den gesellschaftlichen Umgang mit der kollektiven Erinnerung, von dem
alle Figuren betroffen sind. Das Volk ist jedoch als solches in Realidad im Gegensatz
zu Raststétte positiver konnotiert. Die Masse ist es am Ende, die das Militar und
damit den autoritaren Diskurs besiegt. Jelinek Ubt starker Kritik an Figuren, mit denen
sich der Rezipient identifiziert und von denen er sich schlecht abgrenzen kann. Die
vier Protagonisten in Raststétte Isolde, Kurt, Herbert und Claudia sind
durchschnittliche Menschen ohne besondere Funktion. Sie entspringen dem Volk,
sind jedoch Teile einer unfreien Scheinwelt, die sich vorranging in Leistungsdruck
und medialem Konsumwahn prasentiert und auch die Welt des Rezipienten darstellt.
Auffallend ist dabei, dass beide Autorinnen das Fernsehen als Ausdrucksmittel eines
autoritaren Diskurses thematisieren und ihm Eigenschaften wie Monologizitat und
Starrheit attestieren. Das Fernsehen wird als ein von undurchsichtigen Interessen
gelenktes Medium negativ konnotiert. Es schafft jene leicht zugangliche Scheinwelt,
von der man sich passiv berieseln lassen kann und die nicht hinterfragt wird. Seine
Bilder konstruieren eine Wahrheit, die unwidersprochen bleibt und den Zuseher in
seiner Scheinwelt gefangen nimmt und manipuliert. Die vermeintliche Realitat des
Fernsehers und seines schonen Scheins, der von ihm wiedergegeben wird, stellt
einen gesellschaftlichen Diskurs dar, der sich als ,einzige Wahrheit” ausgibt. Indem
sich die Texte durch sprachliche Dekonstruktion, Konstruktion und intertextuelle
Bezlige neuen Bedeutungsebenen 6ffnen, machen sie den Leser zum
Mitkonstrukteur und eroffnen so eine politische Dimension. Der Rezipient entscheidt
selbst, wie er die textlichen Leerstellen flllt. Ein weiteres Element, das Jelineks und

Valenzuelas Texte miteinander verbindet, ist deshalb, dass beide den Rezipienten in

93



ihre Texte miteinbeziehen, unter anderem, indem sie den ,, Akt des Sehens”

thematisieren und den Rezipienten als aktiven Voyeur begreifen.

Die Autorinnen unterscheiden sich jedoch in ihren komischen Elementen und
in weiterer Folge in ihrer Wirkung auf den Rezipienten. Valenzuela lasst ein offenes,
heiteres Lachen zu, indem sie Autoritatspersonen wie das Militar den offiziellen
Diskurs reprasentieren lasst. Valenzuela kritisiert zwar auch eine Haltung, die der
Gesellschaft inharent ist, doch situiert sie ihre Protagonistin, mit der sich der Leser
identifiziert, etwas aufRerhalb der kritisierten Situation an. Die Sefora ist dadurch,
dass sie aus dem Ausland kommt, in dem sie lange gelebt hat, in gewisser Weise
eine Fremde, die das Spektakel ,von aul3en“ beobachtet, auch wenn sie gleichzeitig
Teil davon ist. Als Rezipient ist es dadurch naheliegend, sich ebenfalls etwas
aulderhalb stehend zu situieren.

Jelinek konstruiert eine andere Situation, indem sie den Rezipienten in das
Stlick hineinsaugt, wodurch er sich nicht von dem Gesehenen abgrenzen kann. Er
muss sich mit den vorhandenen Figuren identifizieren, die ihn an seine eigenen,
normativen Grenzen fuhren. Ein befreiendes Lachen ist so nicht mehr moglich.
Jelinek lasst das Stuck zwar mit den Philosophie-Studenten in gewisser Hinsicht
positiv enden, die Figuren treten aber zu spat fur ein ,Seelenheil“ des Rezipienten

auf. Letztendlich lasst auch ihre Fremdheit keine Identifikation zu.

Beide Autorinnen setzen den Frauenkorper als Ort des offentlichen Diskurses,
an dem sich Politik und Sexualitat mischen, ein. Durch ihre Gegenentwirfe zu
offiziellen und funktionalisierten Korpern eroffnen sie Moglichkeiten stereotype
Weiblichkeitsbilder zu brechen. Jelinek schafft das durch die aggressive Erhdhung
negativer Aspekte und Uberschreitet dabei innere Grenzen, sowohl bei ihren Figuren
als auch im Rezipienten. Die Funktion ihrer komischen Elemente ist dadurch alles
andere als befreiend. Weibliches Begehren wird bei ihr beispielsweise als bloRe
Widerspiegelung des repressiven Diskurses und als Mittel zur Unterdrickung
dargestellt. Bei Valenzuela dient es hingegen dazu, der Protagonistin auf ihrer Suche
nach dem kollektiven Gedachtnis durch den korperlichen Austausch mit Alfredi zu

helfen und ihr weibliches Begehren als positiv darzustellen.

94



Mithilfe der Sprache und ihren karnevalesken Elementen schaffen die beiden
Autorinnen eine andere Idee von gesellschaftlicher Ordnung. Jelineks textliche Welt
mag auf den ersten Blick zu stark verformt sein, als dass sie noch eine Wirklichkeit
abbildet. Sie verwendet jedoch eine auf ihre Harte und banale Aggressivitat
reduzierte Realitat, die sich im Alltag durch auf3ere und innere Zensoren ausblenden
lasst. Insofern stellt sie das zerstorerische Element dar, das einer karnevalesken
Befreiung vorausgeht. Ihr antikarnevaleskes Treiben mit karnevalesken Mitteln
erzeugt weder Sinn noch Struktur und lasst gerade dadurch das Schmutzige und
Unordentliche zum Vorschein kommen, was vorher von scheinbarem Sinn und
scheinbarer Struktur verdrangt wurde. Valenzuelas Text mag auf den ersten Blick
strukturierter sein. Ihr Gegensatzpaar von mehrstimmiger Sefiora und einstimmigem
Diskurs ist besser erkennbar. Auch der Humor spielt als heiteres Element in Realidad
eine erfassbarere Rolle. Der ernsthafte und tatsachliche Kontext, mit dem er auf
einer seiner vielen Realitatsebenen spielt, verleiht ihm jedoch eine karnevaleske
Ambivalenz. Valenzuela stellt die Befreiung vom autoritaren Diskurs durch das
feiernde Volk und das positive Wiedererlangen eines kollektiven Gedachtnisses
explizit dar. Dennoch enthalt ihr Text viele Leerstellen und endet mit einer Frage. Der

Diskurs bleibt also flr weitere Bedeutungsebenen offen.

95



Bibliographie

Primarliteratur

Bachtin, Michail. Literatur und Karneval. Trad. Alexander Kaempfe. Frankfurt am
Main: Fischer Taschenbuch Verlag, 1990.

---. Probleme der Poetik Dostoevskijs. Trad. Alexander Kaempfe. Minchen; Wien u.
a.: Hanser, 1971.

---. Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur. Trad. Gabriele Leupold.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1995.

--- [Bakhtin, Mikhail]. ,Discourse in the Novel.” 1934-1935. Trad. Caryl Emerson und
Michael Holquist. The Dialogic Imagination. [Hg.] Michael Holquist. Austin:
University of Texas, 2006. 259-422.

Jelinek, Elfriede. ,Das weibliche Nicht-Opfer". 2004. Web. 5. Okt. 2009.
<http://www.elfriedejelinek.com>.

---. ,Frauen". 2000. Web. 2. Feb. 2010. <http://www.elfriedejelinek.com>.

---. ,Frauenraum". 2000. Web. 17. Nov. 2009. <http://www.elfriedejelinek.com>.

---. ,hicht bei sich und doch zu hause." Jelineks Wahl: Literarische
Verwandtschaften. [Hg.] Brigitte Landes. Minchen: Goldmann, 1998.

---. Stecken, Stab und Stangl; Raststétte oder Sie machens alle; Wolken. Heim.
Neue Theaterstiicke. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag,
1990.

---. ,Schamgrenzen? Die gewohnliche Gewalt der weiblichen Hygiene." Konkursbuch
12. Frauen und Macht (1984): 137-39.

---. ,Wir leben auf einem Berg von Leichen und Schmerz." Theater Heute 9 (1992): 1-
9.

Kristeva, Julia. ,Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman." Trad. Michel
Korinman und Heiner Stlck. Literaturwissenschaft und Linguistik. [Hg.] Jens
Ihwe. Bd. 3. Frankfurt am Main: Athendaum, 1972. 345-75.

---. Die Revolution der poetischen Sprache. Trad. Reinhold Werner. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 1978.

---. Powers of Horror. An Essay on Abjection. Trad. Léon S. Roudiez. New York:
Columbia University Press, 1982.

---. ,The System and the Speaking Subject." Trad. Alice Jardine, Thomas Gora und
Léon S. Roudiez. The Kristeva Reader. [Hg.] Toril Moi. Oxford: Blackwell,
1990. 24-33.

Valenzuela, Luisa. ,Escribir con el cuerpo." Peligrosas palabras. Buenos Aires:
Temas Grupo Ed., 2001. 119-40.

---. Escritura y Secreto. 2. Aufl. Monterrey: Inst. Tecnologico y de Estudios
Superiores de Monterrey u.a., 2003.

---. Feuer am Wort. Trad. Helga Lion, Erna Pfeiffer u. a.. Klagenfurt: Drava Verl.,
2008.

96



---. ,La otra cara del falo." Peligrosas palabras. Buenos Aires: Temas Grupo Ed.,
2001. 43-52.

---. ,La palabra, esa vaca lechera." Peligrosas palabras. Buenos Aires: Temas
Grupo Ed., 2001. 25-30.

---. Offene Tore. Geschichten aus Lateinamerika. Trad. Erna Pfeiffer. Wien: Wiener
Frauenverl., 1996.

---. Peligrosas palabras. México: Océano, 2002.

---. Realidad nacional desde la cama. México: Universidad Autonoma de la Ciudad
de México, 2007.

Sekundarliteratur

Anderson, Helene M. ,Autorretrato y testimonio en Realidad nacional desde la cama
de Luisa Valenzuela: la dualidad del discurso especular." Letras Femeninas.
[Hg.] Juanamaria Cordones-Cook. Bd. XXVII. Numero especial sobre Luisa
Valenzuela. Madison, Wis.: Asoc. de Literatura Femenina Hispanica, 2001.
106-16.

Banoun, Bernard. ,Komik und Komddie in einigen Stlicken Elfriede Jelineks." Komik
in der Gsterreichischen Literatur. [Hg.] Wendelin Schmidt-Dengler. Berlin:
Erich Schmidt Verlag, 1996. 285-99.

Bartens, Daniela, [Hg.] Elfriede Jelinek. Die internationale Rezeption. Graz, Wien:
Droschl, 1997.

Bauer, Dale M. Feminist Dialogics. A Theory of Failed Community. Albany: State
University of New York Press, 1988.

Bauer, Dale M. und Susan Jaret McKinstry, [Hg.] Feminism, Bakhtin, and the
Dialogic. New York: State University of New York Press, 1991.

Becker, Peter von. ,Wir leben auf einem Berg von Leichen und Schmerz. Gesprach
mit Elfriede Jelinek." Theater Heute 9 (1992): 1-9.

Berka, Sigrid. ,Ein Gesprach mit Elfriede Jelinek." Modern Austrian Literature 26.2
(1993): 127-56.

Bilbija, Ksenija. ,El gran teatro del mundo (argentino): Realidad nacional desde la
cama de Luisa Valenzuela." La palabra en vilo: narrativa de Luisa
Valenzuela. [Hg.] Gwendolyn Diaz und Maria Inés Lagos. Santiago de Chile:
Ed. Cuarto Propio, 1996. 191-208.

---. ,YO soy trampa... conversacion de Luisa Valenzuela con Ksenija Bilbija." 2000.
Letras Femeninas. Numero especial sobre Luisa Valenzuela. [Hg.]
Juanamaria Cordones-Cook. Bd. XXVII Nr. 1. Madison, WI: Asoc. de
Literatura Femenina Hispanica, 2001. 209-25.

Booker, M. Keith, und Dubravka Juragaba, [Hg.] Bakhtin, Stalin, and Modern Russian
Fiction. New York Greenwood Press, 1995.

97



Bahler-Dietrich, Annette. Auf dem Weg zum Theater. Wirzburg: Kénigshausen und
Neumann, 2003.

Clar, Peter, und Christian Schenkermayr. Theatrale Grenzgénge. Jelineks
Theatertexte in Europa. Wien: Praesens-Verl., 2008.

Corbatta, Jorgelina. Narrativas en la Guerra Sucia en Argentina. Buenos Aires: Eds.
Corregidor, 1999.

Diaz, Gwendolyn. ,Entrevista con Luisa Valenzuela." 1994. La palabra en vilo:
narrativa de Luisa Valenzuela. [Hg.] Gwendolyn Diaz und Maria Inés Lagos.
Santiago de Chile: Ed. Cuarto Propio, 1996. 27-52.

---. Women and Power in Argentine Literature. Austin: University of Texas Press,
2007.

Douglas, Mary. Purity and Danger. London u.a.: Routledge, 1966.

Foucault, Michel. Uberwachen und Strafen. Trad. Walter Seitter. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1994.

Freud, Sigmund. ,Beitrage zur Psychologie des Liebeslebens: Ill. Das Tabu der
Virginitat (1918 [1917]) " Studienausgabe Bd. V.: Sexualleben. Frankfurt am
Main: S. Fischer Verlag, 1989. 211-28.

---. ,Der Witz und seine Beziehung zum Unbewuldten (1905)." Studienausgabe Bd.
IV.: Psychologische Schriften. Frankfurt am Main: S. Fischer, 1989. 9-220.

---. ,Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie (1905)." Studienausgabe Bd. V.:
Sexualleben. Frankfurt am Main: S. Fischer Verlag, 1989. 37-146.

Garcia-Pinto, Magdalena. "Interview with Luisa Valenzuela." Women Writers of Latin
America: Intimate Histories. [Hg.] Magdalena Garcia-Pinto. Austin, Texas:
University of Texas Press, 1991. 196-221.

Gardiner, Michael. ,Bakhtin's Carnival: Utopia as Critique." Bakhtin. Carnival and
Other Subjects; Selected Papers from the Fifth International Bakhtin
Conference. [Hg.] David Shepherd. Critical Studies; Vol. 3, No. 2 - Vol. 4, No.
1/2. Amsterdam u.a.: Rodopi, 1993.

---, [Hg.] The Dialogics of Critique. M. M. Bakhtin and the Theory of Ideology. London
u.a.: Routledge, 1992.

Gazarian Gautier, Marie-Lise. “Luisa Valenzuela.” Interviews with Latin American
Writers. EImwood Park: Dalkey Archive Press, 1989. 293-322.

Gehler, Michael. ,,,... eine grotesk Uberzogene Damonisierung eines Mannes ..." Die
Waldheim-Affare 1986-1992." Politische Affdren und Skandale in Osterreich.
[Hg.] Michael Gehler und Hubert Sickinger. Innsbruck u. a.: Studienverlag,
2007. 614-65.

Gutiérrez Mouat, Ricardo. ,La alegoria nacional y Luisa Valenzuela.” La palabra en
vilo: narrativa de Luisa Valenzuela. [Hg.] Gwendolyn Diaz und Maria Inés Lagos.
Santiago de Chile: Ed. Cuarto Propio, 1996. 209-20.

98



Hortiguera, Hugo, und Carolina Rocha [Hg.]. Argentinean Cultural Production during
the Neoliberal Years (1989-2001). Lewiston, N.Y. u. a.: The Edwin Mellen Press,
2007.

Hutcheon, Linda. A Theory of Parody. London [u.a.]: Methuen, 1984.
Janz, Marlies. Elfriede Jelinek. Stuttgart, Weimar: Metzler, 1995.

Johanning, Antje. KérperStiicke. Der Kérper als Medium in den Theaterstiicken
Elfriede Jelineks. Dresden: Thelem bei w.e.b., 2004.

Kappeler, Susanne. The Pornography of Representation. Camebridge: Polity Press,
1986.

Kathrein, Karin. ,Ein Gesprach mit Elfriede Jelinek." Biihne 9 (1992): 26-27.

Magnarelli, Sharon. ,The Spectacle of Reality in Luisa Valenzuela's Realidad
nacional vista desde la cama." Letras Femeninas. Bd. XIX Nr. 1-2. Madison,
WI: Asoc. de Literatura Femenina Hispanica, 1993. 65-73.

Mayer, Verena, und Roland Koberg. Elfriede Jelinek. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt
2006.

Medeiros-Lichem, Maria Teresa. Reading the Feminine Voice in Latin American
Women's Fiction. From Teresa de la Parra to Elena Poniatowska and Luisa
Valenzuela. Latin America. New York u.a.: Lang, 2002.

---. ,Puzzled Words across Two Worlds: Re-writing of the Fairy Tales in Luisa

Valenzuela and Elfriede Jelinek.” Golden Handcuffs Review. Bd. Il, Nummer 11

(Spring-Summer 2009): 63-77.

---. .»1he Museums of Memory*“: Explorations on the Social Psyche in Realidad

nacional desde la cama by Luisa Valenzuela“. [Hg.] Hugo Hortiguera und Carolina

Rocha. Argentine Cultural Production during the Neoliberal Years (1989-2001).

Lewiston, N.Y. u.a.: The Edwin Mellen Press, 2007. 21-36.

Meyer-Sickendiek, Burkhard. ,Ekelkunst in Osterreich". 2004.
<http://parapluie.de/archiv/epoche/ekel>.

Morson, Gary Saul, und Caryl Emerson. Mikhail Bakhtin. Creation of a Prosaics.
Stanford: Stanford University Press, 1990.

O'Day, Marc. "Postmodernism and Television." The Routledge Companion to
Postmodernism. [Hg.] Stuart Sim. London u.a.: Routledge, 2005. 103-10.

Perthold, Sabine. ,Die Sprache zum Sprechen bringen. Ein Portrait." Biihne 9 (1992):
32-35.
---. "Sprache sehen. Interview mit Elfriede Jelinek." Biihne 11 (1994): 24-26.

Pfister, Manfred. ,Konzepte der Intertextualitat." Intertextualitdt. Formen, Funktionen,

anglistische Fallstudien. [Hg.] Ulrich Broich und Manfred Pfister. Tubingen:
Niemeyer, 1985. 1-30.

99



Roeder, Anke. ,Uberschreitungen. Ein Gesprach mit Elfriede Jelinek". 1996.
<http://www.elfriedejelinek.com>.

Russo, Mary. The Female Grotesque. London u.a.: Routledge, 1994.

Sander, Maragrete. ,Elch und Bar auf dem Zwillingsgipfel." Zoologie der Trdume.
Studien zum Tiermotiv in der Literatur der Moderne. [Hg.] Dorothee Rémhild.
Opladen, Wiesbaden: Westdeutscher Verlag, 1999. 208-21.

Schenkermayr, Christian. ,Ende des Mythos? - Beginn der Burleske?". 2008. Web.
13. Oktober. 2009.
<http://www.univie.ac.at/jelinetz/images/8/88/Schenkermayr-Lodz.pdf>.

Schwarzer, Alice. ,Gesprach mit Elfriede Jelinek und Marlene Streeruwitz." Emma 5
(1997): 54-63.

Sickendiek-Meyer, Burkhard. ,Ekelkunst in Osterreich". 2004. Web. 26. Feb. 2010.
<http://parapluie.de/archiv/epoche/ekel>.

Sim, Stuart, [Hg.] The Routledge Companion to Postmodernism. London u.a.:
Routledge, 2005.

Stral®ner, Veit. Die offenen Wunden Lateinamerikas. Vergangenheitspolitik im
postautoritdren Argentinien, Uruguay und Chile. Wiesbaden: VS Verlag flr
Sozialwissenschaften, 2007.

Suchsland, Inge. Julia Kristeva zur Einfiihrung. Hamburg: Junius, 1992.

Thornham, Sue. ,Postmodernism and Feminism“ The Routledge Companion to
Postmodernism. [Hg.] Stuart Sim. London u.a.: Routledge, 2005. 24-34.

Uecker, Karin. Hat das Lachen ein Geschlecht? Zur Charakteristik von komischen
weiblichen Figuren in Theaterstiicken zeitgendssischer Autorinnen Bielefeld:
Aisthetis Verlag, 2002.

Winter, Riki. ,Gesprach mit Elfriede Jelinek." Elfriede Jelinek. [Hg.] Kurt Bartsch und
Gunther A. Hofler. Graz, Wien: Droschl, 1991. 9-20.

Yaeger, Patricia. ,Afterword." Feminism, Bakhtin, and the Dialogic. [Hg.] Dale M.
Bauer und Susan Jaret McKinstry. New York: State University of New York
Press, 1991. 239-46.

Zima, Peter V. Das literarische Subjekt. Tubingen und Basel: A. Francke, 2001.

100



Zusammenfassung

Der russische Literaturtheoretiker Michael Bachtin (1895-1957) hat in der ersten
Halfte des letzten Jahrhunderts unter anderem die Theorie der karnevalisierten
Literatur entwickelt, die sich dazu eignet das Verhaltnis von Literatur und
Gesellschaft zu analysieren. Darin geht er von dem Karneval als historisches
Phanomen aus, das im Laufe der Geschichte immer weniger tatsachlich gelebt wird
und sich stattdessen in der Literatur weiterentwickelt. Den Karneval begreift er als
subversive Gesellschaftskritik des Volkes, die sich gegen einen herrschenden und
repressiven Diskurs wendet. Er setzt sich aus verschiedenen Elementen zusammen,
die darauf abzielen vorgegebene geltende Regeln innerhalb eines vorgegebenen
Rahmens zu Uberschreiten. Karnevaleske Charakteristika, wie sie Bachtin formuliert
hat, werden im Laufe des 20. Jahrhunderts von anderen Strémungen und
Theoretikern wieder aufgegriffen und verwendet, wie von der Postmoderne, der
feministischen Theorie und Julia Kristeva. Konzepte wie Intertextualitat, Parodie und
Satire funktionieren ahnlich wie die karnevaleske Literatur, und zwar indem sie
bereits vorhandene Texte verwenden, ihre Elemente degradieren, Ubertreiben oder
in einen anderen Kontext stellen und ihnen so neue Bedeutungsebenen entlocken.
Wichtige Elemente sind dabei das Lachen, der groteske Korper und ein Zerfallen des
traditionell einheitlichen Subjektbegriffs.

Die Schriftstellerinnen Elfriede Jelinek (Osterreich, 1946) und Luisa
Valenzuela (Argentinien, 1938) verwenden beide karnevaleske Elemente in ihrer
Literatur um gesellschaftspolitische Kritik zu Uben. Ihre Texte bieten eine Buhne fur
unterdrickte Stimmen mit deren Hilfe sie den Herrschaftsdiskurs in seiner
Scheinheiligkeit entlarven. Sie schreiben dabei auch als Frauen und verwenden ihre
Texte um patriarchalische Gesellschafts- und Sprachgrenzen zu Uberschreiten. Fur
beide Autorinnen spielt der weibliche Korper und seine Sexualitat eine besondere
Rolle, die sie von mannlichen Vorstellungen gepragt und unterdrickt empfinden und
deren Schranken sie durch unkonventionelle Kérper-Darstellungen und groteske
Komik brechen. Sie binden den Rezipienten in ihre Texte ein, indem sie innere
Grenzen thematisieren und ihn vom blof3en Zuschauer zum aktiv Teilnehmenden
machen. Darin zeigt sich ein politisch engagiertes Schreiben, das sich auf
gesellschaftspolitische Zustande bezieht und auf’ere und innere Zensuren

uberschreitet.

101



Lebenslauf

Susanne Teutsch

Geboren am 07. August 1984 in Wien

Ausbildung

2006/ 2007

2004

2003

2002 -2003

2002

2000-2001

1994-2002

1990-1994

Auslandssemester an der Universita degli Studi, Mailand

(Erasmus-Stipendium)

seit dem Wintersemester Studium der Romanistik (Spanisch)

seit dem Sommersemester Studium der Vergleichenden

Literaturwissenschaft, Universitat Wien

Studium der Internationalen Betriebswirtschaft,

Wirtschaftsuniversitat Wien

Matura

Auslandsschuljahr in Panama-Stadt

Gymnasium in Wien 1150, Auf der Schmelz 4

Volksschule in Wien 1140, Zennerstralie 10

102



	CLAUDIA: Echt super. Jubelt. Super! Super! Super!
	3.2.2. Von der Auflösung des Subjekts zur bloßen „Sprachfläche“16F

