
 

 

KO: Frauen schreiben  

LV-Leiterin: Ao. Univ-Prof. Mag. Dr. Pia Janke 

SoSe 2015 

 

 

 

 

 

 

 

„Aber die Frau ist ein Nichts“ - 

 Über die Unmöglichkeit des weiblichen Subjekts in 

Elfriede Jelineks  

Schatten (Eurydike sagt) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Seminararbeit von Sabrina Weinzettl 

Matrikelnummer 0901342 

Sommersemester 2015, Universität Wien  

 



 

 

Inhalt 

 

„Aber die Frau ist ein Nichts“: Über die Unmöglichkeit des weiblichen Subjekts in 

Elfriede Jelineks Schatten (Eurydike sagt) ................................................................................. 3 

Literaturverzeichnis ..................................................................................................................... 14 

 

 



 

 
 3 

„Aber die Frau ist ein Nichts“: Über die Unmöglichkeit des 

weiblichen Subjekts in Elfriede Jelineks Schatten (Eurydike sagt) 
 

In einem Interview im Rahmen der Publikation FrauenSchreiben mit Anita C. 

Schaub aus dem Jahr 2004 antwortete die österreichische Autorin Elfriede 

Jelinek auf die Frage, was die Botschaft für ihre Leser_innen wäre, Folgendes: 

„Meine Botschaft, wenn ich eine hätte, wäre sehr pessimistisch und daher auch 

keine Botschaft. Eher ein Urteil.“1  

Betrachtet man das bisherige Werk Jelineks, zeigt sich deutlich, dass 

Beschönigung noch nie Ziel ihrer Texte war. Mittels Sprachoperationen, 

intertextueller Verfahren, Mythendekonstruktion, Montage und Collage 

innerhalb ihrer „Textflächen“2 entlarvt Jelinek sprachliche Mechanismen und 

Machtstrukturen. Ihre Texte zeigen politische wie gesellschaftliche Missstände 

schonungslos auf – Engagement war ihnen von Beginn an eingeschrieben. Eines 

ihrer zentralen Themen ist die literarische Auseinandersetzung mit der Rolle 

der Frau, die ausgehend von der jelinek’schen Poetik immer als eine patriarchal 

bestimmte verstanden werden muss. Auch Schatten (Eurydike sagt), ein im Jahr 

2012 entstandener Theatertext, beschäftigt sich mit hierarchischen Geschlechter- 

und Abhängigkeitsverhältnissen sowie der Rolle der Frau als Künstlerin. 

Ausgehend vom griechischen Orpheus-Mythos schafft Elfriede Jelinek 

gewissermaßen einen Gegenentwurf zum bekannten Stoff, denn Schatten 

erzählt den bekannten Mythos aus einer neuen Perspektive. War im bisherigen 

Diskurs immer Orpheus die zentrale Figur, lässt Jelinek nun ein weibliches Ich, 

die Untote Eurydike, zu Wort kommen. Ihrem Flächenkonzept treu, lässt 

Jelinek verschiedenste Stimmen und Diskurse sprechen. Die Jelinek’sche 

Eurydike ist Schriftstellerin. Eine Frau, die bereits zu Lebzeiten ein Dasein im 

Abseits, im Schatten ihres mädchen-umjubelten Popstar-Gatten – im Stück nur 

als „der Sänger“ bezeichnet - Orpheus fristen musste. Der Biss der Schlange, 

mit dem der Theatertext einsetzt, bedeutet für Eurydike deshalb über den Tod 

                                                           
1 Anita C. Schaub: Elfriede Jelinek. Das Männliche wird alles, was Frauen hervorbringen, immer 
verachten. In: FrauenSchreiben: Abenteuer, Privileg oder Existenzkampf? Gespräche mit 17 
österreichischen Autorinnen. Maria Enzersdorf: Edition Roesner 2004, S. 92-97, hier S. 97.  
2 Elfriede Jelinek: Textflächen. 2013. In: www.elfriedejelinek.com (zuletzt abgerufen am 15. Juli 2015). 



 

 
 4 

hinaus vor allem die Loslösung aus der ihr gesellschaftlich-zugedachten 

Objektrolle. Ihre endgültige Nicht-Existenz als körperloser Schatten in der 

Unterwelt liefert zwar den einzigen Ausweg aus dem diesseitigen 

Abhängigkeitsverhältnis, bedeutet für sie jedoch nicht die Möglichkeit, Subjekt 

zu werden – vielmehr wird ihr als weibliches Schatten-Ich endgültig ein Ort 

abseits des Diesseits zugewiesen – der „Keinort“3, das Schattenreich. Unter 

Einbeziehung von Elfriede Jelineks feministischen Positionen sollen nun in 

weiterer Folge die unterschiedlichen Dimensionen und Ebenen anhand derer 

sich die Unmöglichkeit des weiblichen Subjekts in Schatten (Eurydike sagt) 

vollzieht, betrachtet werden.  

 

Licht-Subjekt und Schatten-Objekt: „Werde ich jetzt Schatten, oder bleibe 

ich, wie ich bin […]?“4  

Eurydikes Tod bedeutet nicht nur ihren Eintritt in die Schattenwelt, er bedeutet 

für sie auch ganz Schatten zu werden. Das Schattendasein des Eurydike-Ich ist 

dabei auf mehreren Ebenen etabliert. Metaphorisch, da sie bereits zu Lebzeiten 

ein Schattendasein neben ihrem umschwärmten Popstar-Gatten führen musste 

und mit ihrem Tod auch auf ihre körperliche oder nun nicht mehr körperliche 

Existenz bezogen, denn nun wird sie endgültig zu dem, was sie gesellschaftlich 

immer schon war: Zu einem Schatten selbst.  

Als Schriftstellerin, als weibliche Künstlerin, bewegt sie sich zu Lebzeiten im 

Abseits der patriarchal geprägten Wahrnehmungsstrukturen. In einer männlich 

geprägten Kultur – und als solche muss sie bei der Auseinandersetzung mit 

Jelineks Schaffen verstanden werden – gibt es keinen Platz für Weibliches. Ihr 

Werk und sie werden neben ihrem schrillen Sänger-Gatten nicht gesehen, was 

ein bereits zu Beginn des Stücks eingängiger Satz zum Ausdruck bringt: „Ich 

schreibe, wen interessierts.“5 Es dominiere der männliche Blick, wie Jelinek im 

Interview mit Anita C. Schaub resümiert:  

                                                           
3 Elfriede Jelinek: Schatten (Eurydike sagt). In: Theater heute. Das Stück (Beilage) 10/2012, S. 3-19, hier 
S. 6. 
4 Ebd.: S. 4. 
5 Ebd.: S. 3. 



 

 
 5 

Solange die Norm männlich, also in der patriarchalischen Kultur begründet ist, liegen 

die Bewertungskriterien für Kunst beim Männlichen. Und das Männliche wird alles, 

was Frauen hervorbringen, immer verachten beziehungsweise gering schätzen.6  

Die Beschäftigung mit der Rolle der Frau in der Kunst beziehungsweise mit 

weiblichem Kunstschaffen ist einer der zentralen Diskurse, die das Schreiben 

der Autorin von Beginn an bestimmten. Die kunstschaffende Frau versteht 

Jelinek als eine Anmaßung einer männlich codierten Kultur. Die Künstlerin 

müsse, sobald sie Kunst schafft, die Position eines Mannes einnehmen.7 So 

findet sich die weibliche Protagonistin Clara S. im bereits 1984 erschienenen 

gleichnamigen Stück mit einem ähnlichen Schicksal konfrontiert wie jenem 

Eurydikes. Für die Schriftstellerin wie auch die Komponistin ist die Situation 

aussichtslos, denn der Wunsch nach der künstlerischen Produktion muss 

unerfüllt bleiben:  

CLARA exaltiert: Komponieren durfte ich nie selber. Obwohl ich es doch so sehr wollte. 

Er hat mich dazu gebracht, zu glauben, daß ich es in seinem Schatten gar nicht wollen 

könne. Das Genie will seine Reise in die Abstraktion ohne die Frau antreten.8     

Die Jelinek’schen Frauenstimmen führen ein Dasein im Abseits, im Schatten, 

sind – wie Eurydike – selbst der Schatten. Positive Entwürfe verwehrt die 

Autorin, vielmehr vollzieht sie eine literarisch-sprachliche Bestandsaufnahme 

gesellschaftlich-patriarchaler Macht- und Gewaltmechanismen. Für die Frau 

gibt es in einer derart geprägten Welt keinen Ort, keine Sprache, nicht die 

Möglichkeit „ich“ zu sagen. Ihre Position im Geschlechterdiskurs ist stets eine 

männlich bestimmte. Sie existiert nur in Abhängigkeit, ist somit einem 

männlichem Subjekt, das der Frau die Objektrolle zuordnet, unterworfen. Im 

Fall der Eurydike ist es „er“, „der Sänger“, der sie mit seinem grellen 

Showwelt-Licht überstrahlt. Und doch braucht er sie. Nur durch sie kann er 

seine eigene Existenz erkennen, er braucht „sein Objekt“, um seinen 

Subjektstatus zu etablieren. Auf dieses Subjekt-Objekt-Verhältnis geht auch 

                                                           
6 Anita C. Schaub: 2004, S. 94. 
7 Vgl.: Christa Gürtler und Moira Mertens: Frauenbilder. In: Jelinek-Handbuch. Hrsg. v. Pia Janke unter 
der Mitarbeit von Christian Schenkermayr und Agnes Zenker. Stuttgart u. Weimar: Verlag J.B. Metzler 
2013, S. 272-276, hier S. 272.  
8 Elfriede Jelinek: Clara S. Eine musikalische Tragödie. In: Elfriede Jelinek: Theaterstücke. Hrsg. v. Regine 
Friedrich. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuchverlag 92010, S. 79-128, hier: 100-101. 



 

 
 6 

Judith Butler in ihrer Abhandlung Das Unbehagen der Geschlechter in Bezug auf 

die Überlegungen des französischen Psychoanalytikers Jacques Lacan ein. Auf 

Basis der geschlechtlichen Differenz gäbe es zwei Positionen innerhalb des 

Begehrens: „Der Phallus sein“ und „den Phallus haben“.9 „Der Phallus sein“ 

meint hierbei „das Objekt, der/die Andere eines (heterosexualisierten) 

männlichen Begehrens zu sein. “10  

Der Phallus »sein«, bedeutet also für die Frauen, daß sie die Macht des Phallus 

widerspiegeln, diese Macht kennzeichnen, den Phallus verkörpern, den Ort stellen, an 

dem der Phallus eindringt, und den Phallus gerade dadurch bezeichnen, daß sie sein 

Anderes, sein Fehlen, die dialektische Bestätigung seiner Identität »sind«.11  

Demzufolge konstruiere die weibliche Position „des Nicht-Habens“ die Macht 

des Phallus, denn das männliche Subjekt „hat“ den Phallus zwar, doch um den 

Phallus zu bestätigen, brauche es ein weibliches Objekt, das der Phallus „ist“.12 

In Schatten ist dieses geliebte Objekt Eurydike, um das der Sänger trauert:  

Der Sänger […] wird total unter den Einfluss der Trauer gelangen, […]und die wird 

vom ihm kategorisch verlangen, daß er sich von mir, seinem Objekt, jetzt trennen muß, 

weil mein Ich, dieses Objekt, doch gar nicht mehr besteht […].13  

Mit Freud gesprochen, muss der Sänger durch den Verlust Eurydikes seine 

narzisstische Objektbesetzung aufgeben, mit Eurydike droht ihm sein 

Subjektstatus zu entschwinden, den er durch sie erst erzeugen kann.14 Wie im 

griechischen Mythos will er Eurydike aus dem Schattenreich zurückholen, 

Eurydike jedoch findet Gefallen an ihrem Schattendasein, denn im Tod ist sie 

nicht an Abhängigkeiten gebunden. Dennoch ist auch ihr Schattensein kein 

selbstbestimmtes. Parallel zur gesellschaftlich festgesetzten binären Opposition 

Mann/Frau erschafft Jelinek noch eine weitere Dimension der Abhängigkeit: 

Licht und Schatten. Durch Jelineks Spiel mit der Licht- und Schattenmetaphorik 

wird deutlich, dass das Schattenreich, nicht nur das (weibliche) Abseits des 

                                                           
9 Vgl. Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 1999, S. 75. 
10 Vgl. ebd.: S. 75. 
11 Ebd.: S. 75.  
12Vgl. ebd.: S.75-76. 
13 Elfriede Jelinek: Schatten (Eurydike sagt), 2012, S. 6.  
14 Sigmund Freud: Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. Stuttgart: Reclam 2010 (= RUB 18710), S. 112, s. 
Fußnote 75.  



 

 
 7 

männlich-codierten Lichtes darstellt, sondern auch noch vom Licht, genauer 

von der Sonne, erzeugt wird. Was die Frau, in Anlehnung an die 

Psychoanalyse, erneut als Mangelwesen determiniert, denn Schatten bedeutet 

die Abwesenheit von Licht. 

 In Schatten ist der Quell und Ursprung allen Lichtes Apoll, der Sonnengott und 

Vater Orpheus, wie das Schatten-Ich zum Ausdruck bringt: „Es ist leider wahr: 

Nur er [Apoll] kann Schatten erzeugen.“15 Zwar bedeutet die Loslösung des 

Eurydike-Ich von ihrem Körper eine Loslösung vom Sänger, dennoch wird ihr 

keine eigenständige Existenz zugestanden, auch ihr Schattendasein ist 

fremdbestimmt.  

 

Dem Körper entsagen  

Der weibliche Körper sowie die gesellschaftliche Rolle waren seit jeher 

Gegenstand des abendländischen Geschlechterdiskurses. Die Vorstellung der 

Verkörperung der Ratio durch den Mann und der Frau als das naturhafte 

Körperwesen war das Produkt der Diskurse, wie auch Verena Ronge in ihrer 

Abhandlung darlegt:  

In der Folge der Naturalisierung der Weiblichkeit konstituiert sich ein hierarchisches 

Verhältnis, in dem der Mann zum Repräsentanten des Allgemein-Menschlichen und 

damit zu einem mit sich selbst identischen Individuum avanciert, während die Frau als 

Verkörperung der Natur zum sexualisierten Gattungswesen degradiert wird, das der 

gesellschaftlichen Verfügungsgewalt des Mannes untersteht. Die Überlegenheit des 

Mannes resultiert somit aus der Entbundenheit vom Geschlechtlichen, von der sich die 

Frau nicht freimachen kann.16 

Der Tod ermöglicht dem Eurydike-Ich eine Loslösung vom Körper. Sie schafft 

es sich ihres Körpers zu entledigen und sich somit von ihrem Dasein als 

Projektionsfläche der Objektsbesetzungen loszulösen. Eurydike ist nun nur 

mehr eine Hülle, ein Schatten ihrer selbst – „das Abgeworfene“.17 Die Ablösung 

vom Körper läutet aber nicht nur das Ende des (körperlichen) Lebens und 
                                                           
15 Elfriede Jelinek: Schatten (Eurydike sagt), 2012, S. 7. 
16 Verena Ronge: Zwischen anwesender Abwesenheit und abwesender Anwesenheit. Der (weibliche 
Körper in den Theaterstücken Elfriede Jelineks. In: Sprachkunst. Wien: Österreichische Akademie der 
Wissenschaften Jg. XLI/2010, 1. Halbband, S. 30.  
17Elfriede Jelinek: Schatten (Eurydike sagt), 2012, S. 4. 



 

 
 8 

damit Eintritt ins Schattenreich ein, sie bedeutet darüber hinaus, die ersten 

Schritte in Richtung einer endgültigen Auflösung, wie das Schatten-Wir in 

Jelineks Textfläche spricht:  

„Wir Schatten-Wesen, die sich endlich selbst in Besitz genommen haben, […] als Wesen, 

die es nötig haben zu verschwinden, in sich selber zu verschwinden, mit sich eins zu 

werden. Sie wären allerdings auch verschwunden, wenn sie es gar nicht nötig gehabt 

hätten.“18 

Der „Keinort“, das Schattenreich, stellt somit einen Ort des Verschwindens dar. 

Abgelöst von ihrem Körper findet Eurydike Gefallen am Schattendasein. Doch 

Orpheus, „der Sänger“, möchte Eurydike zurückholen aus der Unterwelt. Er 

möchte sein Objekt zurückhaben, allerdings nicht um, wie im Orpheus-Mythos 

dargestellt, Eurydike zu erlösen, nein, Jelineks „Sänger“ braucht sie, um sein 

Subjekt wiederherstellen zu können.19 Die Rückkehr in die Welt der Lebenden, 

würde für sie aber eine erneute Bindung an ihren Körper bedeuten, denn er 

braucht ihren Körper als Projektionsfläche: „Mein Schatten, genügt ihm nicht, 

[…] mir auch nicht, aber ich kanns nicht ändern.“20 Auch Eurydike hat etwas 

verloren, aber ihr Verlust zählt angesichts des Verlustes des Sängers nichts. Sie 

ist „sich selbst verloren gegangen, doch nur sein Verlust zählt“.21 Doch eine 

Rückkehr in die männlich-codierte Lichtwelt, die für sie ebenfalls nur ein 

Schattendasein beinhaltet, möchte Eurydike nicht: „Kein Licht für mich! Für 

mich bitte kein Licht! Ich will im Schatten sein und bleiben! […] ich will auch 

keinen Körper mehr […]“. In der Ablöse vom weltlichen Körper und von 

Abhängigkeit findet Eurydike Positives, denn auch die Liebe, die aus ihr 

schließlich auch nur ein geliebtes Objekt machen würde, braucht sie nicht:  

                                                           
18 Elfriede Jelinek: Schatten (Eurydike sagt), 2012, S.11. 
19 Vgl.: Brigitte E. Jirku: „Ich bin“ – Schatten und Schattenreich als Unorte. Zu Elfriede Jelineks Schatten 
(Eurydike sagt). In: Jelinek[Jahr]Buch. Elfriede Jelinek-Forschungszentrum 2013. Hrsg. v. Pia Janke unter 
der Mitarbeit von Teresa Kovacs, Stefanie Kaplan und Christian Schenkermayr. Wien: Praesens Verlag 
2013, S. 58-71, hier S. 59.  
20 Elfriede Jelinek: Schatten (Eurydike sagt), 2012, S. 11. 
21 Ebd.: S. 10. 



 

 
 9 

[…] wie schön der Tod ist, wie schön es nachher sein wird, ihnen ewig unerreichbar das 

Schicksal, nicht geliebt zu werden, das Schönste von allem. Das Größte aber ist, nicht 

geliebt zu werden und nicht zu lieben.22  

Doch auch als Schatten wird dem Ich der Eurydike kein eigener Wille 

zugestanden, denn als der Sänger möchte, dass sie mitgeht, tut sie es: „Was? Er 

will, daß ich mitkomme? Geh ich halt mit, ich als Nichts tue ja immer, was man 

mir sagt.“23 Er ruft, sie folgt – trotz der Körperablösung, ist eine endgültige 

Auflösung der Subjekt-Objekt-Beziehung noch nicht vollzogen. Was diese aber 

besiegelt, ist Orpheus’ von Jelinek neuzeitlich interpretiertes „Umdrehen“ in 

Form eines Fotos. Mit dem Handy macht er ein Foto von Eurydike, wodurch ihr 

„weicher Schatten zurückfällt“.24 Brigitte E. Jirku sieht in dieser Szene, 

Eurydikes Objektstatus verewigt, denn mit dem Foto sei nun bewiesen, „dass es 

ihm nie um sie als Person gegangen ist; sie war sein Schatten – seine 

Inspiration, sein Alibi.“25 Durch Orpheus ist Eurydike nun endgültig Schatten 

geworden und kann nun in weiterer Folge auch Verschwinden, im 

Schattenreich hat sie endlich gefunden, was sie gesucht hat: „die Abwesenheit. 

Das Fortsein. Von allem.“26 

Die Frau, ein Nichts 

Seit Beginn des Diskurses waren Weiblichkeitsbilder durch den männlichen 

Blick geprägt oder wurden in der Geschichte lange Zeit überhaupt nicht 

gesehen.27 Silvia Bovenschen ging in ihrer viel rezipierten Arbeit Die imaginierte 

Weiblichkeit von zwei Formen der Thematisierung von Weiblichkeit aus. Wobei 

Reduktionstheorien Weiblichkeit schlicht auf die „Frauenfrage“ reduzieren 

würden, während Ergänzungstheorien sich auf Basis der Geschlechterdifferenz 

und dem „Anderssein“ der Frau aufbauen.28 Einen eindeutigen Platz in der 

                                                           
22 Ebd.: S. 13. 
23 Ebd.: S. 16. 
24 Vgl. ebd.: S. 18 
25 Vgl. Brigitte E. Jirku: 2013, S. 60. 
26 Vgl.: Elfriede Jelinek: Schatten (Eurydike sagt), 2012, S. 16.  
27 Vgl. dazu: Renata Cornejo: Das Dilemma des weiblichen Ich. Untersuchung zur Prosa der 1980er Jahre 
von Elfriede Jelinek, Anna Mitgutsch und Elisabeth Reichart. S. 15 f. 
28 Vgl. Silvia Bovenschen: Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu 
kulturgeschichtlichen und literarischen Präsentationsformen des Weiblichen. Frankfurt a. Main: 
Suhrkamp 1979, S. 19-43.  



 

 
 10 

symbolischen Ordnung weist aber Jacques Lacan der Frau zu. Sein berühmter 

Satz, „Die Frau existiert nicht“, ist in die Geschichte eingegangen. In Elfriede 

Jelineks Schatten sind diese Weiblichkeitsdiskurse eingeschrieben. In einer 

nahezu endlos wirkenden Wiederholung lässt sie das weibliche „Ich“ ihre 

Nichtigkeit wiederholen. Das Wort „nichts“ ist überpräsent in Schatten. Durch 

seine oftmalige Wiederholung wird das ganze Ausmaß des Nichts sichtbar. 

Dieses „Nichtssein“ betrifft dabei alle Repräsentationen des Weiblichen – es ist 

allgegenwärtig:  

Vorher nichts gewesen, nichts seiend, nachher auch nichts, das wird nichts mehr, wir 

haben es schon lang probiert, aber die Frau ist ein Nichts, mein Werk ist ein Nichts 

[…].29 

In Schatten (Eurydike sagt) bekommt das Ich, das weibliche Nichts, eine Form. 

Indem Jelinek Eurydike ganz zum Schatten werden lässt, materialisiert sich das 

Nichts in der Abwesenheit von Licht. In der undefinierten, ungreifbaren Form 

des Schattens hat das Nichts seine Gestalt gefunden. Bildhaft präsentiert sich 

wie Eurydike, eine weibliche Existenz, zu dem wird, was sie ohnehin immer 

schon ist: Schatten, Abwesenheit, das Nichts. Obwohl dieses Schicksal nicht 

selbst gewählt ist – „Ich bin Schatten ja nicht für Geld geworden, sondern weil 

ich mußte. Es war keineswegs freiwillig“30 – arrangiert sich das Ich mit der 

Situation, findet sogar noch Gefallen daran: „Endlich werde ich von mir 

abgelöst, aber ohne ich bleiben zu müssen! Ich kann mich bleiben lassen, ohne 

ich zu sein!“31 Eurydike nimmt das Schicksal an, gibt sich dem für sie 

vorgesehenen Ort endgültig hin. Sie ist aus dem Objekt-Status befreit und kann 

aber dennoch nie Subjekt werden, sie ist ein Zwischenwesen – ein Nichts, die 

für sie einzig mögliche Form der Existenz.  

Die den Sänger umjubelnden Mädchenschwärme sind ebenfalls „nichts“, wie es 

im Text heißt: „Diese Mädchen verkörpern das Nichts, denn sie haben nichts als 

ihre Körperchen.“32 Als körperverhaftete Groupies symbolisieren sie die 

                                                           
29 Elfriede Jelinek: Schatten (Eurydike sagt), 2012, S. 16. 
30 Ebd.: S. 10. 
31 Ebd.: S. 10. 
32 Ebd.: S. 5. 



 

 
 11 

Komplizinnen des Patriarchats. Gesehen werden sie in ihrem objekthaften 

Körpersein ebenfalls nicht, sie stellen ihre Körper zu jeglichen Objektbegehren 

zu Verfügung:  

Diese kleinen Hockpisserinnen, Breitpisserinnen, öffnen sich unten, öffnen sich oben, 

können es gar nicht erwarten, sich zu öffnen. Hätten gern noch mehr Öffnungen, damit 

sie ganz offen und breit sein können.33  

Als Groupies des Sängers wollen sie Objekt sein, machen sich gewissermaßen 

selbst dazu, in dem sie sich in die Ordnung einfügen. Dieses „Sich-in-die-

Ordnung“ einfügen hat Jelinek in einem Interview, das sie der feministischen 

Zeitschrift Emma gegeben hat, einmal als Verrat gewertet.  

Und dann werden wir noch verraten von denen, die uns eigentlich in eigener Sache 

unterstützen müßten, sei es von Girlies oder von Journalistinnen. Daß ein Teil der 

Frauen Komplizinnen sind, oft aus freien Stücken, ist auch demütigend.34   

Mit ihrer schwärmerischen Liebe fügen sich die Mädchen genau in jenes 

Machtsystem, dem Eurydike zeitlebens zu entfliehen suchte. Sie geben ihren 

Körper der männlichen sexuellen Begierde zur freien Verfügung und bestätigen 

somit seine Macht. Ihr Körper wird zur Fläche männlicher Projektionswünsche 

und Machtdiskurse.35  

Der Keinort als Ort der Frau  

Zwar ist der „Keinort“ beziehungsweise „Unort“, wie ihn Brigitte E. Jirku 

nennt, kein reell existenter Ort, bezeichnet in der symbolischen 

beziehungsweise imaginären Ordnung aber dennoch einen Raum, wie er hier in 

Anlehnung an Jirku verstanden werden soll. 

Das Präfix „un-“ hat eine verneinende Bedeutung sowie eine - hier das Wort „Ort“ – 

verstärkende, weist aber zugleich mit seiner Bedeutung „ohne“ auf einen Mangel hin. 

Unort ist die „Unmöglichkeit“- gleichzeitig auch Virtualität eines Ortes. 36  

                                                           
33 Ebd.: S. 4. 
34 N.N.: Sind schreibende Frauen Fremde in dieser Welt? In: Emma. September/Oktober 1997. Auch in: 
http://www.emma.de/artikel/sind-schreibende-frauen-fremde-dieser-welt-263456(zuletzt abgerufen 
am 15. Juli 2015).  
35 Vgl.: Verena Ronge: 2010, S. 33. 
36 Brigitte E. Jirku: 2013, S. 65. 



 

 
 12 

Der Unort in Form des Schattenreiches ist der Ort, wo sich die Schattenwesen, 

das „Nichts“ aufhält. Physikalische Gesetze wären aufgelöst37, einen Körper 

haben und brauchen die Schattenwesen nicht. Es ist dementsprechend der 

einzige Ort, an der irgendeine Art von Existenz für die Schatten-Eurydike 

möglich ist. Für Jirku ist es der Sänger, der durch den Vorgang des 

Fotographierens Eurydikes Tod endgültig besiegeln würde und so „die 

Möglichkeit eines eigenen Seins schafft“.38 Hier kann Eurydike frei von 

Zwängen existieren – „[…] wir sind freie Schatten in einer freien 

Schattenwelt“.39  

Endgültigkeit wird aber auch durch die Sprache vermittelt. Nahezu formelhaft 

und stark einer Bestattungsformel, wie jener des dreifachen Erdwurfs ähnlich, 

wird die endgültige Auflösung Eurydikes determiniert. So verwendet Elfriede 

Jelinek gegen Ende des Textes mehrmals formelhafte Phrasen wie „Schatten zu 

Schatten“ oder „Dunkel zu Dunkel“40. Eurydike nimmt das Schicksal, das ihr 

immer schon vorbestimmt war, an und verschwindet mit ihren Werken im 

Schattenreich: „[…] meine Werke Dunkelheit und Ruhe und nichts mehr, ich 

habe keine Werke, ich werde nie Werke haben, wie schön!, keine Werke mehr, 

versprochen! […].“41  

Nicht klar einzuordnen bleibt im Zusammenhang mit der Ich-Auflösung 

besonders der letzte Satz des Stücks, über dessen Interpretation man sich in der 

Forschung uneinig ist.  

[…] ich raffe mich mit letzter Kraft zusammen, mit schattenhaften Händen, ohne 

Hände, ohne nichts, mit Nichts, raffe mich in mir selbst zusammen, raffe mich, die nicht 

mehr da ist, Schatten zu Schatten, ich bin nicht mehr da, ich bin.42 

Dieses „ich bin“ ist in seiner Bedeutung nicht klar, nicht greifbar. Für Brigitte E. 

Jirku volllziehe anhand dieser letzten Sätze ein Auflösungsprozess der eine 

                                                           
37 Vgl. Ebd.:  S. 65. 
38 Brigitte E. Jirku: 2013, S. 60. 
39 Elfriede Jelinek: Schatten (Eurydike sagt), 2012, S. 12. 
40 Ebd.: S.18 
41 Ebd.: S. 18 
42 Ebd.: S. 18 



 

 
 13 

Selbstkonstitution Eurydikes bedeute.43 Wie sich diese Selbstkonstitution 

gestaltet, lässt aber wenig Positives durchscheinen. Das Selbst, die Existenz, die 

dem weiblichen Ich Eurydike zugestanden wird, ist ein Nichts. Schon ein 

Nichts zu Lebzeiten, manifestiert sich im Tod nun endgültig das, was sie und 

ihr Schaffen immer schon waren: Nichts. Für die Frau gibt es in der männlich 

dominierten Diesseits- Welt keinen Platz, was ihr bleibt, ist das Verschwinden. 

 Zwar schafft Jelinek mit der Schattenwelt einen Ort, in dem Eurydike sich vom 

Objektstatus loslösen und schlussendlich verschwinden kann, jedoch ist dies 

kein selbstgewähltes Schicksal, auch den Subjektstatus kann sie nie erreichen. 

Neben ihrem strahlenden, dem Licht zugehörigen Sänger ist kein Raum für 

einen Schatten, was ihr bleibt, ist der endgültige Rückzug. In Schatten (Eurydike 

sagt) wird das Ausmaß der Unmöglichkeit des weiblichen Subjektes sichtbar, 

nur im Keinort, abseits der gesellschaftlichen Welt, gibt es die Möglichkeit der 

(Nicht)Existenz für Eurydike. Die Botschaft dieses Textes erscheint, in 

Erinnerung an das eingehende Zitat, tatsächlich als Urteil.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
43 Brigitte E. Jirku: 2013, S. 59. 



 

 
 14 

 

 

Literaturverzeichnis 
 

Primärliteratur 

Jelinek, Elfriede: Schatten (Eurydike sagt). In: Theater heute 10/2012. Das Stück 

(Beilage), S. 3-18. 

Jelinek, Elfriede: Textflächen. 2013. In: www.elfriedejelinek.com (zuletzt 

abgerufen am 15. Juli 2015). 

 

Jelinek, Elfriede: Clara S. musikalische Tragödie. In: Elfriede Jelinek: 

Theaterstücke. Hrsg. v. Regine Friedrich. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 

Taschenbuchverlag 92010, S. 79-128. 

 

Sekundärliteratur 

Bovenschen, Silvia: Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu 

kulturgeschichtlichen und literarischen Präsentationsformen des Weiblichen. 

Frankfurt a. Main: Suhrkamp 1979. 

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main: Suhrkamp 

Verlag 1991.  

Cornejo, Renata: Das Dilemma des weiblichen Ich. Untersuchungen zur Prosa der 

1980er Jahre von Elfriede Jelinek, Anna Mitgutsch und Elisabeth Reichart. Wien: 

Praesens 2006.  

Freud, Sigmund: Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. Stuttgart: Reclam 2010 (= 

RUB 18710).  

Gürtler, Christa und Moira Mertens: Frauenbilder. In: Jelinek-Handbuch. Hrsg. 

v. Pia Janke unter der Mitarbeit von Christian Schenkermayr und Agnes 

Zenker. Stuttgart u. Weimar: Verlag J.B. Metzler 2013, S. 272-276. 



 

 
 15 

Jirku, Brigitte E.: „Ich bin“ – Schatten und Schattenreich als Unorte. Zu Elfriede 

Jelineks „Schatten (Eurydike sagt)“. In: Jelinek[Jahr]Buch. Elfriede Jelinek-

Forschungszentrum 2013. Hrsg. v. Pia Janke unter der Mitarbeit von Teresa 

Kovacs, Stefanie Kaplan und Christian Schenkermayr. Wien: Praesens Verlag 

2013, S. 58-71. 

 

N.N.: Sind schreibende Frauen Fremde in dieser Welt? In: Emma. 

September/Oktober 1997. Auch in: http://www.emma.de/artikel/sind-

schreibende-frauen-fremde-dieser-welt-263456( zuletzt abgerufen am 15. Juli 

2015) 
 
Ronge, Verena: Zwischen anwesender Abwesenheit und abwesender Anwesenheit. 

Der (weibliche) Körper in den Theaterstücken Elfriede Jelineks. In: Sprachkunst. 

Wien: Österreichische Akademie der Wissenschaften Jg. XLI/2010, 1. Halbband, 

S. 29-42.  

 

Schaub, Anita C.: Elfriede Jelinek. Das Männliche wird alles, was Frauen 

hervorbringen, immer verachten. In: FrauenSchreiben: Abenteuer, Privileg oder 

Existenzkampf? Gespräche mit 17 österreichischen Autorinnen. Maria 

Enzersdorf: Edition Roesner 2004, S. 92-97.  

 


